БРАТСКИЙ ВЕСТНИК

ИЗДАНИЕ ВСЕСОЮЗНОГО СОВЕТА ЕВАНГЕЛЬСКИХ ХРИСТИАН-БАПТИСТОВ

МОСКВА 1988
**СОДЕРЖАНИЕ**

<table>
<thead>
<tr>
<th>ГЛАВА</th>
<th>Название</th>
<th>Стр.</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>1</td>
<td>ГОЛОС ХРИСТИАН В ЗАЩИТУ МИРА</td>
<td>31</td>
</tr>
<tr>
<td>2</td>
<td>Великое искусство — жить братьями на земле (Из речи доктора Мартена Лютера Кинга, произнесенной им при вручении ему Нобелевской премии мира)</td>
<td>57</td>
</tr>
<tr>
<td>3</td>
<td>ИЗ ИСТОРИИ ХРИСТИАНСТВА</td>
<td>60</td>
</tr>
<tr>
<td>4</td>
<td>А. П. Лопухин — А. М. Васюков</td>
<td>63</td>
</tr>
<tr>
<td>5</td>
<td>МУЗЫКА И ПЕНИЕ</td>
<td>64</td>
</tr>
<tr>
<td>6</td>
<td>Нотный гимн «Под сенью крыл» — И. Синки</td>
<td>66</td>
</tr>
<tr>
<td>7</td>
<td>Стихотворение «Моя молитва» — И. И. Козлов</td>
<td>67</td>
</tr>
<tr>
<td>8</td>
<td>СООБЩЕНИЯ С МЕСТ</td>
<td>68</td>
</tr>
<tr>
<td>9</td>
<td>Новогодние и рождественские богослужения Московской церкви — Р. К.</td>
<td>69</td>
</tr>
<tr>
<td>10</td>
<td>Собрание религиозных деятелей города Москвы</td>
<td>70</td>
</tr>
<tr>
<td>11</td>
<td>М. Я. Жихов — шестидесят лет</td>
<td>71</td>
</tr>
<tr>
<td>12</td>
<td>Посещение Донецкой области — М. Козубовский</td>
<td>72</td>
</tr>
<tr>
<td>13</td>
<td>Посещение церквей Ровенской области — И. А. Колесников</td>
<td>73</td>
</tr>
<tr>
<td>14</td>
<td>Семидесятилетие церкви города Алма-Аты</td>
<td>74</td>
</tr>
<tr>
<td>15</td>
<td>Из жизни поместных церквей</td>
<td>75</td>
</tr>
</tbody>
</table>

**УЧЕБНО-ОБЪЕДИНЕНИЕ**

<table>
<thead>
<tr>
<th>ГЛАВА</th>
<th>Название</th>
<th>Стр.</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>1</td>
<td>ЕДИНСТВО ХРИСТИАН</td>
<td>29</td>
</tr>
<tr>
<td>2</td>
<td>Рождественские и новогодние поздравления, присланые в адрес ВСЕХБ</td>
<td>46</td>
</tr>
<tr>
<td>3</td>
<td>Посещение представителями Всесоюзного Совета евангельских христиан-баптистов Норвегии — А. М. Б.</td>
<td>48</td>
</tr>
<tr>
<td>4</td>
<td>Хроника — В. К.</td>
<td>49</td>
</tr>
</tbody>
</table>

**Редакционная коллегия:**

А. М. Васюков (главный редактор), В. Е. Лопухин, Я. К. Духонченко, М. Я. Жихов, И. С. Гнида (зам. главного редактора), И. А. Колесников, Б. И. Билас, Я. Э. Тервин, В. Г. Король

Адрес редакции: 109028, Москва, Малый Вузовский пер., д. 3

Чеховский полиграфический комбинат ВО «Союзполиграфпром»
Государственного комитета СССР по делам издательств, полиграфии и книжной торговли, 142300, г. Чехов Московской области
ПОСЛАНИЕ ЦЕРКВАМ ЕВАНГЕЛЬСКИХ
ХРИСТИАН-БАПТИСТЫ
КО ДНЮ СОЩЕСТВИЯ СВЯТОГО ДУХА

Дорогие и возлюбленные братья и сестры во Христе! Всесоюзный совет евангельских христиан-баптистов горячо поздравляет всех вас с великим праздником Соществия Святого Духа!

Пятидесятница — это один из самых знаменательных дней в истории христианства. В этот день родилась Церковь Христова, в этот день она получила Духа Святого, силой Которого происходит ее созидание и понимье.

В прошлой беседе перед Своей крестной смертью Иисус Христос сказал: «Лучше для вас, чтобы Я пошел: ибо, если Я не пойду, Утешитель не придет к вам; а если пойду, то пошлю Его к вам» — Ин. 16, 7.

После Своего воскресения Спаситель возвратился в предвечную славу и исполнил Свое обетование, послав ученикам Духа Святого. В день Пятидесятницы ученики были исполнены Духом Святым. С того времени всякий верующий, соединяющийся с воскресшим Господом через спасающую веру, получает дар Святого Духа. Принимая в день исполнения в сердце Христа, мы в то же время получаем Духа Святого, о чем свидетельствовал апостол Петр, обращаясь к жителям Иерусалима и говоря им: «Покайтесь, и да крестится каждый из вас во имя Иисуса Христа для прощения грехов, — и получите дар Святого Духа» — Деян. 2, 38.

Благодаря подвигу Сына Божия верующий получает спасение и мир с Богом, а посредством Духа Святого он имеет жизнь с избытком и вводится в глубины духовной жизни. Цель нашего Господа, чтобы все верующие жили глубокой и все возрастающей духовной жизнью. Для осуществления этой цели всем чадам Божиим необходимо исполняться Духом Святым.

«Исполняйтесь духом» — Еф. 5, 18.

Никто из верующих не сможет проводить духовно здоровую жизнь, не будучи исполняемым Духом Святым. Без исполнения Духом Святым мы не пригодны для служения Господу. Ученики должны были оставаться на месте в Иерусалиме до исполнения Духом Святым, и только после принятия силы свыше они стали благословенными свидетелями о Христе — Деян. 1: 4, 8. Но и после дня Пятидесятницы они неоднократно исповедались Духом Святым.

Мы также нуждаемся в водительстве Духа Святого, в Его силе и мудрости для участия в домостроительстве Церкви Христовой, для свидетельства и созидания единства народа Господнего.

Дорогие дети Божии! Да побудит нас Господь все вновь и вновь исповедать Духом Святым. Будем помнить, что «плод... Духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание» — Гал. 5, 22.

Пусть же Дух Святой найдет простор в наших сердцах и пусть воспроизведет в нас святой образ нашего дорогого Спасителя. Взывая к Господу об исполнении Духом Святым, будем постоянно молиться о нуждах церкви, о мире во всем мире.

Еще раз сердечно поздравляем вас и желаем, чтобы в этот замечательный праздник все мы испытавы то, о чем воспел псалмопевец Давид: «Обильный дождь проливал Ты, Боже, на насладие Твое, и когда оно изнемогало от труда, Ты подкреплял его» — Пс. 67, 10.

С горячей братской любовью ко всем вам, наши возлюбленные братья и сестры,—

ПРЕЗИДИУМ ВСЕСОЮЗНОГО СОВЕТА ЕВАНГЕЛЬСКИХ ХРИСТИАН-БАПТИСТОВ
«Мы проповедуем Христа распятого» — 1 Кор. 1, 23

ДУХ СВЯТОЙ В ЖИЗНИ ЦЕРКВИ

О великой миссии Святого Духа свидетельствует все Священное Писание. С первых страниц Библии погружает нас в атмосферу Духа Божия — Быт. 1, 1—2. В сотворении Вселенной, в создании всего видимого и невидимого участвовала святая Троица — Бог Отец, Сын и Святой Дух. «Дух Божий носился над водою» при сотворении мира, общая животворящие силы всему творению. Вот какое толкование этого текста даёт один из богословов: «Слово „носилось“ употреблено вместо слова соргевал или оживотворял водную среду, подобно тому как птица насиживает яйца и общает им через нагревание животворящую силу...»

Дух Святой и ныне соргевает, оживотворяет, освещает и научает Церковь Христову. Наставления и предупреждения семи церквам Откровения были даны нашим Господом Иисусом Христом через Святого Духа. Заметим, что каждое послание заканчивается словами: «Имеющий ухо да слышит, что Дух говорит церквам!» — От. 2, 3 главы.

Истинное духовное познание невозможно без содействия Духа Святого — Ин. 5, 39. Поэтому особого изучения требует такой важный вопрос как водительство Духа Святого.

Трудности в понимании учения о Духе Святом обычно возникают при чтении различных текстов Евангелия, описывающих одно и то же действие Святого Духа. В отрыве от контекста они могут казаться неясными и даже противоречивыми. Необходимо знать, что в Новом Завете содержится семь текстов, говорящих о крещении Святым Духом, пять из которых имеют пророческий характер и предвозвещают наступление великого дня Пятидесятницы:

«Он (Христос) будет крестить вас Духом Святым и огнем» — Мф. 3, 11.
«Он (Христос) будет крестить вас Духом Святым» — Мр. 1, 8.
«Он (Христос) будет крестить вас Духом Святым и огнем» — Лк. 3, 16.
«На Кого увидишь Духа, сходящего и пребывающего на Нем, тот есть крестящий Духом Святым» — Ин. 1, 33.
«Вы через несколько дней после сего будете крещены Духом Святым» — Дейн. 1, 5.

Обратим наше внимание на то, что приведенные изречения, как правило, начинаются с глагола в будуущем времени.

Эти пророческие слова исполнились в день Пятидесятницы, когда на землю сошел Святой Дух. Он излился на апостолов и на пребывающих с ними в Иерусалиме. Исполнение предречённого Иоанном события сопровождалось чудесами и знамениями, которые больше не повторялись: шумом с неба, подобным несущемуся силному ветру; разделяющимися языками, как бы огненными; последующей проповедью на языках людей, пришедших на поклонение в Иерусалим. Таким образом, сошествие Святого Духа на землю было знаменательным событием в домостроительстве Церкви Божией.
Апостол Павел говорит о крещении Святым Духом как о событии, имевшем место в прошлом, и как о духовном опыте верующих: «Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, иудеи и еллины, рабы или свободные, и все называются одним Духом» — 1 Кор. 12, 13; Деян. 11, 15—17.

Обратим внимание на тот факт, что апостолы и сто двадцать верующих, находившихся с ними в горнице в ожидании Пятидесятницы, а также три тысячи, обратившихся к Господу во время проповеди апостола Петра, тоже получили дар Святого Духа — Деян. 2, 38-41.

Мы живем в эпоху после Пятидесятницы и, подобно трем тысячам уверовавшим в Господа, получили прощение грехов и дар Святого Духа. Заметим, что Новый Завет говорит о запечатлении и познании Святым Духом, но чаще всего — об исполнении Ис — Деян. 2, 4; 4, 8; 6, 3; 1 Ин. 2, 20; 2 Кор. 1, 21; Еф. 1, 13; 4, 30; 5, 18.

В апостольских посланиях мы находим свидетельства о том, что истинно верующий человек не может оставаться без Духа Святого. Мы читаем, что никто «не может назвать Иисуса Господом, как только Духом Святым» — 1 Кор. 12, 3. Апостол Павел пишет членам церкви в Коринфе: «Утверждающий же нас с вами во Христе и помазавший нас есть Бог, Который и запечатлел нас и дал залог Духа в сердца наши» — 2 Кор. 1, 21—22.

Однако соделавшиеся «причастниками Духа Святого», верующие не имеют права быть беспечными и самоуспокаиваться. Мы должны помнить предупреждение Христа: «Говорю вам: боритесь!» и еще: «Боритесь и молитесь, чтобы не впасть в искушение: дух бодр, плоть же немощна» — Мр. 13, 37; Мф. 26, 41. Нам следует постоянно об этом помнить и знать, что в нас происходит постоянная борьба между духом и плотью, и поэтому остановимся более подробно на этих вопросах.

Дух, душа и тело человека по Писанию. Человек, согласно Библии, является одновременно существом духовным и физическим. Благодаря живущему в нас Духу Божию мы имеем духовные начала. Сущность человека, его ядро заключено в его духе. «И создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, и стал человек душею живою» — Быт. 2, 7. Таким образом, душа человека является плодом действия в нем Духа Божия. Взаимодействие духовного и земного начал дает жизнь. Разобщение этих начал приводит к смерти. «Отнимешь душ их — умирают и в перст свою возвращаются. Пошлешь Дух Твой — созидаются, и Ты обновляешь лице земли» — Пс. 103, 29—30. Дух как божественный элемент в человеке возвышает и преображает его естество. Дух Божий содействует нашему духовному росту и является нашим постоянным Путеводителем.

Библия не дает точного различия между духом и душой. Для определения одной и той же духовной сущности в Библии иногда используются различные выражения. Так, о душе сказано, что она есть дыхание — Иов. 17, 1, и сама жизнь — Мф. 16, 25—26; но, как правило, Слово Божие рассматривает человека в единстве духа, души и тела. Оно открывает нам, что за видимым миром стоит мир невидимый, духовный как вечная и подлинная реальность. И все же на основании упомянутого текста из Быт. 2, 7 — и других мест Священного Писания мы можем утверждать, что дух есть высшее начало человека, а душа занимает промежуточное положение между духом и телом. Назначение души — осуществлять посредничество между духом и телом. Хотя дух, душа и тело взаимно проникают друг в друга и действуют совместно, тем не менее нельзя говорить о поглощении одного другим.

Для более глубокого понимания человеческого существо рассмотрим подробное понятия дух, душа и тело.

Дух, как уже говорилось выше, представляет собой сокровенную сущность человека, его божественное начало. Он обладает «способностью иметь общение и единение с Богом» — «Соединяющийся с Господом есть один дух (с Господом)» — 1 Кор. 6, 17.

Ангелы и люди являют собой образец тварного духа, в отличие от вечного Духа Божия. Господь образовал дух человека и призывает беречь его, наблюдать за ним и не поступать с ним вероломно — Зах. 12, 1; Мал. 2, 15—16; Ис. 42, 5. Свобода духа дана человеку
Богом. Без свободы духа, которая вырахается вправе сделать выбор, не может быть ни ответственности, ни вознаграждения.

Господь образовал дух человека и создал его душу. Ранние христианские богословья писали, что тайна творения нашей души ведома ведому Богу. Душа включает разум, волю и чувства. Именно душа, согласно Слову Божию, является ареной непрекращающейся борьбы добра и зла. «Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душу своей повредит?» — Мф. 16, 26.

Душа человека, так же, как и его дух, нуждается в возрождении и освящении. Приходя в полное повиновение Господу, она становится источником обильных благословений; непослушание же приводит её к тяжёлым последствиям.

Русский поэт Ф. И. Тютчев прекрасно выразил состояние души человека следующими словами:

О вещая душа моя, о сердце, полное тревоги, о, как ты бьешься на порог как бы двойного бытия.

В душевной сфере обитает наше «я», причинающее нам много горьких переживаний и волнений.

Слово Божие предостерегает, чтобы мы не следовали желаниям нашего «я», но служили Богу в духе. Когда мы живём по духу, тогда происходит освящение и нашей души, и нашего тела.

Тело как физическая часть естества человека служит сферой обитания пяти чувств, психических и физических ощущений, дающих нам способность воспринимать окружающий мир.

При исполнении Святым Духом тело также становится чудным орудием в руках Божих; лишившись Его руководства, оно превращается в орудие греха.

Жизнь по духу и жизнь по плоти. Освящению верующего человека, познавшего Бога, удалено много внимания в посланиях апостола Павла. И не случайно, великому апостолу были даны чрезвычайные откровения от Господа. Этот служитель неоднократно напоминал верующим, что в глазах Бога все люди равны — 1 Тим. 2, 4; Деян. 10, 28, и что все они вовлечены в осуществление божественных предначертаний — Деян. 17, 24—28.

Описывая сущность человека, апостол Павел использовал свой богатый духовный опыт. Его свидетельство о жизни в угодстве и об обращении ко Христу имеет для нас непреходящее значение и остается убедительным доказательством действия возрождающей и обновляющей силы Святого Духа. «Для того и помилован... в пример тем, которые будут веровать в Него (Иисуса Христа) к жизни вечной» — 1 Тим. 1, 16.

Апостол Павел, говоря о духовной борьбе, нередко употребляет греческое слово саркс — плоть в прямом смысле: «Обрезание, которое наружно, по плоти» — Рим. 2, 28; но чаще всего он пользуется другим выражением — «по плоти», которое в большинстве случаев означает взгляд на вещи и явления с обычной точки зрения. Например, «что же, скажем, Авраам, отец наш, приобрел по плоти?» — Рим. 4, 1; и еще: «говорю по рассуждению человеческому, ради не замеча плоти вашей» — Рим. 6, 19. В основном же апостол Павел придает этим словам значение двух образов жизни: по плоти и по духу — Рим. 8: 9, 12. Из приведенных текстов становится ясно, что апостол употребляет слово плоть не в прямом смысле, а подразумевает определенный образ жизни верующего человека: «Доброго, которого хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, делаю» — Рим. 7, 19.

Для живущего по плоти характерно отрицание духовного начала и неприятие духовных ценностей. Духовная же жизнь постоянно направляется Духом Божиим — Рим. 8, 1—2. Как физический человек не может жить без воздуха, так духовный человек не может жить без Духа Святого. Верующий человек совершает свое хождение под водительством Святого Духа. Благодаря действию Святого Духа чадо Божие обретает подлинные духовные качества. Дух Святой влечет возрожденного человека ко Христу, пока не достигнет в нем того состояния, о котором писал апостол Павел: «Уже не я живу, но живет во мне Христос!» — Гал. 2, 20.

В 7—8 главах послания к Римлянам указываются основные признаки жизни по духу.
Апостол Павел подчеркивает, что Дух Божий открывает Свои тайны любящим Его и что о духовных явлениях может судить только духовный человек. Духовный человек — это рожденный свыше человек, который восприимчив к действиям Духа Святого и руководим Им. Душевный человек — это невозрожденный человек. Заметим попутно, что греческое слово «психе» обычно переводится как душа.

Невозрожденные Духом Божием живут жизнью плоти. Апостол Иуда в 19-ом стихе говорит: «Это люди... душевные, не имеющие души».

Душевный человек живет так, как будто другой жизни, кроме плотской, не существует. Духовный мир ему не открыто, поэтому он живет обычными представлениями и идеями, будучи не восприимчив к действию Духа Божия. Его мысли не простираются к горнему. Видимый материальный мир захватывает его настолько, что он не может видеть другой мир. Преобразить наш душу и плоть может только Дух Божий. «Дух животворит, плоть не пользует ни мало» — Ин. 6, 63.

Апостол Павел обличал плотских верующих в Коринфе в том, что они стали слепы и глухи к духовным вещам, другими словами, в них произошла полная потеря стремления к духовной жизни. В результате между ними возникали споры и разногласия. Некоторые дошли даже до отрицания воскресения мертвых; появились случаи грубых грехов — блудодеяния. И все же, несмотря на такое печальное состояние верующих, апостол Павел не терял надежды на их пробуждение, веря в животворящую силу Духа Святого.

Апостол Павел также говорит о теле верующего как о храме Святого Духа — 1 Кор, 3, 16; 6, 19; 2 Кор, 6, 16-а. Он призывает христиан прославлять Бога в своих телах.

Апостол также напоминает коринфянам, что Христос умер и воскрес для того, чтобы спасти нас, чтобы наш дух, и душа, и тело были сохранены без порока во всей полноте — 1 Фес, 5, 23. «Утверждающий же нас с вами во Христе и помазавший нас есть Бог, Который и запечатлев нас и дал залог Духа в сердце наши» — 2 Кор, 1, 21—22. Залог Святого Духа является знаком нашего искушения и гарантией получения полноты Святого Духа в грядущем.

Новая жизнь человека начинается с рождения свыше от Духа Святого. Без возрождения никто не может войти в Царствие Божие — Ин. 3, 3. Возродить человека, соделать его храмом Святого Духа может только Господь. Сущность этого божественного акта состоит в том, что через покаяние и живую веру во Христа Святой Дух возрождает нас к новой жизни. Мы не можем полностью понять и тем более объяснить, как показанный и уверовавший грешник получает дар Святого Духа, Который возрождает его к новой жизни, но мы знаем одно, что рождение свыше имеет своим источником благодать Божию. «Дух дышит, где хочет, и голос Его слышен, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит: так бывает со всяким рождённым от Духа» — Ин. 3, 8. Однако возрождение человека становится ясным. Прежде всего сам возрожденный убеждается в этом через свидетельство Святого Духа: «Ибо Он (Христос) одним приношением навсегда сделал совершенными освящаемых. О сем свидетельствует вам и Дух Святой» — Евр. 10, 14—15. В возрождении от Святого Духа нуждается каждый человек. Ни наши усилия, ни дела праведности не могут изменить нашу ветхую природу; это может сделать только искреннее покаяние и живая вера в Спасителя и Господа Иисуса Христа.

«Рожденное от плоти есть плоть» — Ин. 3, 6. Как мы ни старались усовершенствовать нашего ветхого человека, его внутренняя природа остается неизменной. Итак, новый человек рождается от Духа Святого, ибо «рожденное от Духа есть дух». «Но сокровище скрыто в сынах Великого сана, чтобы великая сила была приписываема Богу, а не нам» — 2 Кор. 4, 7.

Возрастание в благодати. Апостол Павел писал: «Кто во Христе, тот новая тварь; древнее прошло, теперь все новое» — 2 Кор, 5, 17.

Смысл этих слов заключается в том, что при возрождении свыше меняется наш внутренний человек. Вместе с этим рождается в нас стремление к познанию истины. «Что для меня было пре-
имуществом, то ради Христа я пошел тщетно. Да и все почитаю тщетно ради превосходства познания Христа Иисуса, Господа моего» — Флп. 3, 7—8.

Верующего человека характеризует любовь к Богу и к окружающим людям. Ветхий человек сменяется новым, сознанным по Богу, в праведности и святости истины.

Истины о возрождении и обновлении Святым Духом повторяются во многих местах — Иак. 1, 18; 1 Пет. 1:3; 22—23; Рим. 6, 23; 11, 29—31; 2 Кор. 5, 17—18; Гал. 6, 15; Тит. 3, 5; Ефр. 2, 8.

Возрожденный человек растет и укрепляется в благода. «Братья,— свидетельствует апостол Павел,— я не почитаю себя достигшим, а только, забывая заднее и простраясь вперед, стремлюсь к цели» — Флп. 3, 13—14.


Господь ожидает от нас, чтобы мы были тверды и непоколебимы в вере, сохраняли мужество во всех превратностях жизни, ставили на должное место духовные ценности.

Поскольку мы живем в двух сферах — физической и духовной — нашей величайшей задачей является непрестанное исполнение Святым Духом. Это есть по- веление Евангелия.

В свете сказанного мы должны глубже оценить значение Пятидесятницы как начала обновления отношений между людьми: «Нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужского пола, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе» — Гал. 3, 28. На смену законнической морали пришла новая жизнь, высшим критерием которой является любовь.

Духовная жизнь, как и физическая, есть не что иное, как дар Божий. Господь «дал нам власть быть чадами Божиими» — Ин. 1, 12. Духовный рост также совершается в нас Господом, но мы можем содействовать ему или, наоборот, препятствовать нашими греховными делами.

Через посредство Святого Духа Спаситель является нашим вечным Пастырь- наказанием. «Итак, внимайте себе и всему стаду, в котором Дух Святой поставил вас блюстителями, пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел себе кровию Свою» — Деян. 20, 28. Только Дух Святой может научить служителя Божия, как помочь ослабевшим и как с любовью пасти стадо Христово.

Апостол Павел писал Тимофею: «Воз- гревай дар Божий» — 2 Тим. 1, 6. Слово «возгревай» встречается в Новом Завете только один раз и означает поддерживать горение могущего угаснуть духовного огня. Вот почему апостол Павел говорил постоянно: «Испытайте Духа» Эти слова являются и повелением и одновременно исключительной привилегией для детей Божих.

Спаситель назвал Святого Духа Утешителем. Греческое слово Параклетос имеет несколько значений: утешитель, защитник, помощник во время скорби и испытаний. Не случайно, рассставаясь со Своими учениками и поручая им величайшее дело благовестия, Христос четырежды повторил, что Дух Святой будет их Утешителем — Ин. 14:16, 26; 15, 26 и 16, 7. Верующие люди во все времена более всего нуждаются в утешении — Ек. 4, 1, и это утешение дает Господь, посылая нам Святого Духа Утешителя. Слава Ему!

И. В. Чекалов

«НЕ ОСКОРБЛЯЙТЕ СВЯТЫГО ДУХА»

Апостол Павел писал в послании к Ефесянам: «И не оскорбляйте Святого Духа Божия, Которым вы запечатлены в день искушений» — Еф. 4, 30. Прежде всего эти слова говорят о том, что каждый верующий нуждается в силе Святого Духа.

Дело в том, что и после обращения к Господу мы продолжаем жить среди искушений — 1 Ин. 2, 14—17. Худые влияния оказывают свое воздействие не только извне; зло действует и внутри нас. Иисус Христос сказал: «Ибо изнутри, из сердца человеческого, исходят злыя помыслы... и оскверняют человека» — Мр. 7, 21. Исходя из слов

Всякий, кто, вступая на путь, ведущий в Царствие Божие, надеется только на свои силы, неизбежно придет к разочарованию. Благодарение Господу, что Он открыл для нас сверхъестественный источник силы, ниспослав в сердца наши Духа Святого.

Как верующие мы исповедуем и воплощаем евангельские идеалы, полагаясь на всемогущество Божие. Только Господь может сделать грешного человека святым.

Сила Святого Духа превышает наше разумение — Деян. 2, 16—21. Дух Святой является нашим Учителем, чтобы мы не заблудились по неведению или неразумию. Он дан нам и как Учитель, чтобы страдания и трудности не повергли нас в уныние и не превозмогли нас. Он — наш Путеводитель, ведущий нас в вечность, ибо этот путь незнаком нам. С помощью Духа Святого достижение великой цели освящения и уподобления Христу становится посильным для нас. Поэтому будем постоянно прибегать к дарованному нам источнику божественной силы.

В рассматриваемом тексте апостол Павел предостерегает нас от опасности осквернения Духа Святого. Причем в своем учении апостол исходит из того, что верующие имеют Святого Духа. Но знание того, что в своей жизни дети Божии оскверняют Святого Духа, побудило служителя Божия писать об этом со всей ответственностью. Слово его при этом звучит весьма деликатно. Он давал себе отчет в том, что любовь к человеку полезна для нас.

Дух Святой является также Духом любви — Гал. 5, 22. Как скоро в нас возникает чувство неприязни к кому-либо, мы оскверняем Духа Святого. Это может произойти с нами во время разговора. Мы склонны увлекаться, подчеркивать недостатки других, и как следствие огорчаем Духа Святого. Еще более опасно состояние тех, кто годами носит в сердце зло против ближнего. Над ними могут исполниться слова пророка: «Они... огорчили Святого Духа Его,
поэтому Он обратился в неприятелю их» — Ис. 63. 10. Дух Святой, Дух любви и мира ожидает от нас Своих плодов.


Из слов апостола также следует, что, прилагая все старания, мы можем не оскорблять Духа Святого. Признание своих ошибок, раскаяние в грехах сделают нас способными к сему. «Сердца сокрушённого и смирённого» Господь не презрит — Пс. 50, 19.

Сохраняя себя от всякого греха, мы не допустим оскорбления Святого Духа. У нас, несомненно, есть несовершенства и недостатки, которые Дух Святой еще не осветил нам. Но то, что Он уже открыл нам, мы должны оставить навсегда. Духовное состояние верующих было бы на более высоком уровне, если бы каждый из нас отверг все, что неугодно Господу. Что же препятствует нам сделать это? Нужно только всем сердцем стремиться ничем не оскорбить Святого Духа. Господь желает нашего освящения и призывает нас к святости. Не будем ожидать, пока этому последуют другие, примем Его призыв, и мы легко и радостно пойдем вперед с помощью Утешителя Святого Духа.

Как возвышенна цель нашей жизни! И достичь ее мы можем посредством божественной силы и мудрости. По Своей великой милости Господь помогает нам и руководит нас Святым Духом. Посему не будем огорчать Его и омрачать радость наших сердец.

О. А. Тярк

«ВСЕГДА РАДУЙТЕСЬ»
1 Фес. 5, 16

Люди постоянно стремятся к радости, потому что это чувство приносит им душевное удовлетворение. Но несмотря на такое стремление к радости, они редко получают ее, а получив, не всегда бывают способны ее сохранить.

Повеление апостола Христа: «Всегда радуйтесь» утверждает реальность достижения радости для верующей души. Более того, Священное Писание говорит о возможности постоянно пребывать в радости. Фессалоникийцы, к которым были обращены слова служителя Божия, познали эту радость, и она стала их достоянием. В послании к ним мы читаем такое свидетельство: «Вы сделались подражателями нам и Господу, принявшие слово при многих скорбях с радостью Духа Святого» — 1 Фес. 1, 6.

О небесной радости засвидетельствовал вифлеемским пастухам ангел Божий при рождении Спасителя: «Я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям, ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь» — Лк. 2, 10—11.

Приняв Иисуса Христа в свое сердце, верующие в Македонии стали причастниками небесной радости. Они обрели радость, в сравнении с которой все блекло и утратило свою ценность. Поэтому среди великого испытания скорбями они преобразовали радость, и глубокая нищета их преуспела в богатстве их радушия — 2 Кор. 8, 1—2.

И не случайно апостол Павел подчеркивал, что одним из признаков Царствия Божия является радость: «Царство Божие есть праведность и мир, и радость во Святом Духе» — Рим. 14, 17.

В чем же заключается причина радости верующих?
Во-первых, это радость искупления — Лк. 4, 18. Как радуется выпущенная из клетки птица, так радуются верующие истинной свободе от греха, которую дарует нам Христос. «Итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны бу-
дете» — Ин. 8, 36. Спасение есть освобождение от жестокой тирании греха, рабами которого мы оказались вследствие грехопадения. Ибо «всякий, делающий грех, есть раб греха». Вот исповедь человека, испытавшего на себе силу греха: «Доброго, которому хочу, не делаю, а злое, которого не хочу, делаю. Если же делаю то, чего не хочу, уже не я делаю то, но живущий во мне грех... Бедный я человек! Кто избавит меня от сего тела смерти?» — Рим. 7: 19—20, 24.

Иисус Христос желает помочь людям освободиться от рабства греха, но они зачастую отказываются от предлагаемой помощи. «Почему вы не понимаете речи Моей?» — спрашивал Христос иудеев, противившихся Его учению, и отвечал: «Потому что не можете слышать слова Моего... вы хотите исполнять похоти отца вашего» — Ин. 8, 43—44.

Мы знаем, что «Не знавшего греха (Иисуса Христа), Он (Бог) сделал для нас жертвою за грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом» — 2 Кор. 5, 21. Апостол Иоанн пишет верующим: «Проамен вам грехи ради имени Его» — 1 Ин. 2, 12.

Обратившись к Господу, мы получаем прощение грехов и переживаем истинное блаженство, как и сказано: «Блаженны, чьи беззакония прощены и чьи грехи покрыты» — Рим. 4, 7.

И, выражая восторженные чувствования верующих, апостол Павел писал далее: «Кто будет обвинять избранных Божих? Бог оправдывает их. Кто осуждает? Христос (Иисус) умер, но в воскресе Он и одежду Бога, Он и ходатайствует за нас» — Рим. 8, 33—34. Прощая и оправдывая нас, Христос дарит нам Свой мир, а с ним полную и совершенную радость.

Верующие познали радость освобождения от страха смерти и осуждения. Христос, умерший за нас и воскресший для нашего оправдания, является нашей жизнью. В послании к Колоссцам мы читаем: «Жизнь ваша сокрыта со Христом в Боге; когда же явится Христос, жизнь ваша, тогда вы явитесь с Ним во славе» — Кол. 3, 3—4. «Истинно, истинно говорю вам, слушающий Свое Мое и верующий в Пославшего Меня имеет жизнь вечную и на суд не приходит, но перешел от смерти в жизнь», — говорит нам Господь — Ин. 5, 24. Вместе с апостолом Павлом мы можем сказать: «Для меня жизнь — Христос, и смерть — приобретение» — Флп. 1, 21. «Посему мы не унываем, но если внешний наш человек и тлеет, то внутренний со дня на день обновляется» — 2 Кор. 4, 16.

Ничто временное, тленное не может утолить жажду бессмертной души; это может сделать лишь Господь.

Вселаясь в сердце уверовавшего, Христос творит в нем Свою обитель и приносит с Собою совершенный мир и радость во Святом Духе. Христианская радость влечет все блага, которые душа находит во Христе.

Примирившись с Богом, Августин в свое время сказал: «Вы сотворил нас для Себя, и мятись сердце наше, доколе не успокоится в Тебе». Но задолго до Августина Давид засвидетельствовал: «Только в Боге успокаивается душа моя» — Пс. 61, 2.

Однако, получив радость спасения, христиане не освобождаются от скорбей. Спаситель сказал: «В мире будет иметь скорбь» — Ин. 16, 33. Но при этом они знают, что «временные страдания ничего не стоит в сравнении с тою славою, которая откроется в нас» — Рим. 8, 18, ибо все скорби мы преодолеваем «силою Воздвигшего нас» — Рим. 8, 37.

Апостол Иаков наставляет детей Божих говоря: «С великой радостью принимайте, братья мои, когда впадаете в различные искушения, зная, что испытание вашей веры производит терпение... чтобы вы были совершены во всей полноте, без всякого недостатка» — Иак. 1, 2—4. А апостол Петр пишет: «Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мертвых к упованию живому, к наследству непрелогому, неувядаемому, хранящемуся на небесах для вас... О сем радуйтесь, послоревшие теперь немного, если нужно, от различных искушений, дабы испытанныя вера ваша оказалась драгоценное гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале, и чести, и славе в явление Иису-
са Христа, Которого не видевши люби- те, и Которого доселе не видя, но ве- руя в Него, радуйтесь радостью неизре- ченной и преславной» — 1 Пет. 1, 3—8.

Однако нужно сознаться, что у многих христиан отсутствует истинная радость. Они не отошли от Христа, как это сделал богатый юноша, но вот радость все-таки у них нет. Почему? Разные могут быть на это причины. Если наше честолюб- вное «я» все еще является нашим идó- дом, тогда в этом кроется причина от- сутствия радости. Грех также лишает нас радости.


В заключение наших размышле- ний на- помним притчу Христа о блудном сы- не — Лк. 15, 11—32. По случаю воз- вращения младшего сына отец устроил пир. В доме царили ликование и радо- сть. Старший сын, пришед с поля и узнал принцу веселия, вместо того, что- бы порадоваться возвращению брата, рассердился и не хотел войти в дом. Этот человек был не способен радоваться. Но Слово Божие говорит: «Радуй- тесь с радующимся» — Рим. 12, 15. Правда, это не так просто, но сердце, вполне преданное Христу, может разде- лить радость другого.

Послушание Слову Божию дарует на- шей душе радость, так что мы можем вместе с апостолом Павлом засвидетель- ствовать: «Мы не унываем: но, отвергнувши скрытные, постыдные дела, не прибегая к хитрости и не искажая Сло- ва Божия, а открывая истину, пред-
В книге пророка Исаии мы читаем такие слова: «Утешайте, утешайте народ Мой, говорит Бог ваш. Говорите к сердцу... и возвещайте ему, что... за неправды его сделано удовлетворение, ибо он от руки Господней принят вдвоем за все грехи свои. Глас вопиющего в пустыне: приготовьте путь Господу, прямыми сделайте в стели стези Богу нашему; всякий дол да наполнится, и всякая гора и холм да понизятся, кривизны выпрямляются, и неровные пути делаются гладкими; и явится слава Господня, и узрит всякая плоть спасение Божие; ибо уста Господни изрекли это» — Ис. 40, 1—5.

Перед нами великие пророческие слова. Они содержат благовестие о приходе в мир Господа нашего Иисуса Христа, о Его Рождестве и о совершением Им спасения. Они звучат как проповедь и возвещение Его чудного имени и несут с собой утешение, в котором мы так нуждаемся. Поэтому эти слова должны служить лейтмотивом благовестия, то есть основной темой возвещения радостной, благой вести спасения. Приведенные слова пророка Исаии, изреченные во времена Ветхого Завета, прежде всего относились к служителям народа Божия того времени, но они не только не утратили своего значения со временем, а напротив, приобрели более глубокий смысл.

Первостепенной задачей всех благовестников является то, чтобы утешать народ Божий. О важности этого служения свидетельствует тот факт, что основная миссия Святого Духа состоит в утешении детей Божиих, и в Слове Божием Он назван Утешителем — Ин. 14, 16. В Деян. Апостолов мы читаем: «Церкви были в покое и при утешении от Духа Святого умножались» — Деян. 9, 31.

Апостолы сознавали необходимость утешать верующих и они с помощью Божией несли это служение. Так, например, апостол Павел свидетельствует, что через служение Тита Господь утешил сердца святых — 2 Кор. 7, 6.

Однако вернемся к словам пророка: «Утешайте, утешайте народ Мой,— говорит Бог ваш». Заметим, что здесь неоднократно повторяется слово утешайте. Это повторение усиливает действие и значение изрекаемых слов и свидетельствует о настоятельной необходимости утешения, то есть это своего рода императив, убедительное повеление, которое следует непременно исполнять.

К сожалению, иногда служители слова забывают об этом повелении Господа и вместо утешения Его народа увеличивают печаль и уныние. Не будем возвекать неудобоносимые времена, которые не смогли понести ни мы, ни отцы наши — Лк. 11, 46. Горой бывает и так, что некоторые бичуют верующих, в то время как Господь повелевает утешать Свой народ. Заметим, что каждый проповедник должен говорить «в назидание, в утешение и утешение» — 1 Кор. 14, 3. Вот три столпа, на которых основывается проповедь благовестия.

Посредством утешения приготовляется путь к сердцам людей. Оно служит предпосылкой роста Царствия Божия, как это видно из приведенного текста, где говорится: «Глас вопиющего в пустыне: приготовьте путь Господу, прямым сделайте в стели стези Богу нашему». Этот глас вопиющего однажды прозвучал в мире, им был Иоанн Предтеча. Он совершил свою миссию. Путь был приготовлен для Посланника Божия, и Он пришел в этот мир. Но в наше время эти слова не утратили своего великого значения. Приготовляйте путь Господу. Всякий дол да наполнится. О чем говорить этот призыв? О том, что всякий уничтоженный должен исполниться дерзновения и обратиться к Господу как к Спасителю и Владыке своей души. «Всякий холм и гора да понизятся», то есть всякий гордый путь признает свою зависимость от Творца; осознает свою сущность, ибо мы подобны траве, которая похрывает и цветет, а к вечеру засыхает и ее уже нет — Пс. 89, 6.
«Утешайте, утешайте народ Мой, говорят Господь; ибо за неправды его сделано удовлетворение, и узрит всякая плоть спасение Божие». 

То, о чем предсказывал Исаия, ныне исполнилось. За все наши неправды сделано удовлетворение; за все наши грехи уплачено вдвоем, то есть больше, чем нужно было уплатить. Какая радость! Какое прочное основание для того, чтобы возвеселиться в Боге спасения нашего — Пс. 24, 5.


Утешение необходимо нам, потому что у нас много скорбей, как сказано в Священном Писании: «Много скорбей у праведного» — Пс. 33, 20. Скорби и трудности встречаются на нашем жизненном пути. Мы скорбим от непонимания нас ближними и вследствие наших согрешений. Грех преследует и порой настигает нас. Правда, если до обращения к Господу мы безотчетно пили его, как губка воду, то теперь мы всею душою не хотим этого, грех противен новой природе возрожденного человека — 1 Ин. 3, 8—10, тем не менее он преследует нас. Мы сокрушимся, если не устояли в борьбе с искушением. Многое другое печалит наши сердца. И мы нуждаемся в утешении.


Есть определенная закономерность в Господнем утешении, и она выражается в следующем: «По мере, как умножаются в нас страдания Христовы, умножается и утешение наше» — 2 Кор. 1, 5. Как дивны, как величественны действия Божии! Мы не постигаем их: при умножении наших скорбей умножается и божественное утешение — Ис. 40, 13. По-прут заметим, скорби нужны для нашего укрепления и очищения, для утверждения в истрине. Испытанные в скорбях и очищенные от всего наносного мы приобретаем иную ценность в очах Божих, становимся драгоценнее всего испытываемого золота — 1 Петр. 1, 7.

Далее в Слове Божием говорится: «Господь утешает смиренных» — 2 Кор. 7, 6. Это обетование является прекрасной предпосылкой для утешения. Чтобы получить утешение от Господа, нужно смириться, оставить недовольство и ропот и принять Божию волю. «Итак, смириитесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время» — 1 Петр. 5, 6.

Теперь нам остается указать на те средства, которыми мы должны пользоваться для того, чтобы получить утешение от Господа и быть в состоянии утешить других. Самым лучшим средством утешения в скорбях и в искушении является Слово Господне. «Утешаю Твоими уставами», — говорит псалмопевец — Пс. 118, 16; и еще: «Откровения Твои — утешение мое» — Пс. 118, 24. К сожалению, в техных обстоятельствах многие стараются найти силы в себе, и когда им это не удается, предаются печали, уныню или отдаются на волю волн, которые несут их, неведомо куда. 

А нужно одно: взять Слово Божие и начать читать его с молитвой, и очень скоро отойдет все, что тревожит и беспокоит нашу душу. Об этом могут засвидетельствовать многие верующие. Слово Господне способно утешить человека в любом состоянии. Даже на смертном
одр Господь посылает искупленным утешение говоря: «Верующий в Меня, если и умрет, оживет» — Ин. 11, 25. В момент невозвратимой потери близких и дорогих Он скорбит с нами — Ин. 11, 33.

«Утешайте друг друга сими словами, утешайте малодушных», — призывает апостол Павел в 1 Фес. 4, 16—18; 5, 14. «Радуйтесь, усовершайтесь и утешайтесь», — пишет он во втором послании к Коринфянам 13, 11.

Будем утешаться Словом Божиим, но более будем утешаться Самим Господом, ибо Он сказал через этого же пророка, что будет «водить агнцев, брать на руки и носить на груди Своей» — Ис. 40, 11.

Итак, мы указали на некоторые предпосылки для утешения. Теперь обратимся к нашим нуждам, посмотрим на самих себя. Мы переживаем тяготы жизни, устаем духовно и физически; особые трудности встречают наши пожилые сестры и братья. Многие из нас изнемогли душой, устали от жизни. Скорбь приклоняют нас к земле: что-то не ладится в жизни у дочери, у сына, у внуков. Некоторые из нас страдают хроническими болезнями, других преследуют недуги души. Иных гложет необъяснимая душевная тоска, других одолевают заботы, которым нет конца. Потери близких ложатся тяжелым бременем на нашу душу. Нам бывает не по себе по многим причинам, и мы ищем утешения.

Как хотелось бы, чтобы Сам Господь Своим Словом утешал бы нас, чтобы мы восприняли, обновились в силе и полетели бы Ему навстречу, как говорит пророк в этой же главе: «Надеющиеся на Господа обновятся в силе; поднимут крылья, как орлы, потекут и не устанут, пойдут, и не утомятся» — 40, 31.

Господь влечет нас к Себе. Он хочет поднять нас от земной юдоли, от наших трудностей, обид и огорчений. Поднимемся же выше всего, что нас удручает, чтобы увидеть мир иной и уразуметь чудеса закона Господнего, но более всего — чтобы познать Прекраснейшего из сынов человеческих — Пс. 44, 3.

И в заключение наших рассуждений хочется привести гимн из Сборника духовных песен:

Стучася у двери твоей, Я стою: впустит Меня в келью свою!..
Кто глас Мой услышит, кто дверь откроет, к себе кто Меня призовет,—
к тому Я войду и того возлюблю и вечерю с ним разделю. 
Ты слаб, изнемог ты в труде и борьбе, Я сильы прибавлю тебе; 
ты плачешь, последние слезы с очей сотру Я рукою Моей, 
и буду в печали тебя утешать и сиду с тобой вечерять. 
Стучась у двери твоей, Я стою: впустит Меня в келью свою!

Господь обещает утешать искупленных, говорить им слова по сердцу. Духом Своим Он приближается к нашим углубленным, опечаленным сердцам и накладывает на них бальзам Своего утешения и утрясает слезы с наших очей. Он обращается к нам с вопросом, как к еммаусским ученикам: «Отчего вы печальны?» — Лк. 24, 17. Скажем Господу в наших молитвах, почему мы печальны, что тяготит нашу душу.

Господь предлагает непрерывное, вечное утешение, которое распространяется на всех и действительно во всех случаях жизни. Он утешает нас говоря: Я пострадал и умер за твои грехи, Я заплатил вдвое за твою вину. И когда мы обращаемся ко Христу, Он врата радости в Святом Духе. Обратимся же к Нему, и мы найдем покой нашим душам, и нашим уделом будет совершеннейшее радость.

В. Куликов
Наперсник

«Сделай наперсник судный
искусною работою; сделай его такою же работу, как ефод, из золота, из голубой, пурпуровой и червенной серости и из кружевного виссона сделай его. Он должен быть четырехугольный, двойной, в падень длиною и в падень ширинною. И вставь в него оправленные камни в четыре ряда. Рядом: рубин, топаз, изумруд,— это один ряд. Второй ряд: карбункул, сапфир и алмаз. Третий ряд: яхонт, агат и аметист. Четвертый ряд: хризолит, онис и яспис. В золотых гнездах должны быть вставлены они. Сих камней должно быть двенадцать, по числу сынов Израилевых, по именам их; на каждом, как на печати, должно быть вырезано по одному имени из числа двенадцати. К наперснику сделал цепочки витые плетенною работою из чистого золота. И сделал к наперснику два кольца из золота, и прикрепи два кольца к двум концам наперсника. И вдень две плетенные цепочки из золота в оба кольца по концам наперсника. А два кольца двух цепочек прикрепи к двум гнездам и прикрепи к наравникам ефода с лицевой стороны его. Еще сделай два кольца золотых и прикрепи их к двум другим концам наперсника, на той стороне, которая лежит к ефоду внутрь. Также сделай два кольца золотых и прикрепи их к двум наравникам ефода синзу, с лицевой стороны его, у сиденья его, над поясом ефода. И прикрепи наперсник цепочками его к кольцам ефода шнуром из голубой серости, чтобы он был над поясом ефода, и чтоб не спадал наперсник с ефода. И будет носить Аарон имена сынов Израилевых на наперснике судном у сердца своего, когда будет входить во святилище, для постоянной памяти пред Господом. На наперсник судный возложи уrim и тумим, и они будут у сердца Аарона, когда будет он входить во святилище пред лицею Господним; и будет Аарон всегда носить суд сынов Израилевых у сердца своего пред лицею Господним» — Исх. 28, 15—30.

Наперсник судный также относился к славным украшением первосвященника и находился на его груди. Можно сказать, что слава и красота, сокрытые в скринии, были сконцентрированы в нем, как в фокусе. Наперсник был изготовлен из ткани четырех священных цветов с вотканными в нее золотыми нитями, подобно ефоду. Наперсник представлял собою вдвоем сложенный квадрат длиною и ширину в падень; на нем в четыре ряда распологались обрамленные чистым золотом двенадцать драгоценных камней. На каждом из камней было вырезано имя одного из колен Израилевых. Эти камни сияли многоцветным блеском. И вскичь раз, когда первосвященник входит во святилище, они освещались светом золотого семисвечника. Принадлежностью освещения первосвященника являлся и таинственный уrim и тумим, или «свет и право», который Моисей должен был вложить в складывавшийся в виде сумки наперсник. Снабженное по четырем углам золотыми кольцами это драгоценное украшение прикреплялось посредством двух золотых цепочек к наравникам, находясь таким образом в связи с камнями онис, покоявшимися на плечах служителя Божия. С другой стороны наперсник привязывался двумя голубыми шнурами к ефоду и плотно прилегал к нему.

Теперь обратим наше внимание на форму наперсника. Заметим, что все принадлежности святилища и облачения первосвященника имели совершенную форму. Господь давал конкретные указания относительно всего, что касалось святилища, и Моисей должен был в точности выполнять их, потому что каждый детали придавалось священное значение. Четырехугольный наперсник, на котором содержались имена колен Израиля, также имел особое значение. Он символически изображал народ, следующий по пустыне и расположенный ста-ном вокруг святилища. Четыре ряда камней, служившие прообразом колен Израиля, по три камня в каждом ряду, располагались в направлении четырех сторон света. Подобно этому народ размещался в шатрах вокруг скринии. Как следует из
повеления Господня, имена колен в на-
периснике были расположены в другом
порядке, нежели на камнях нараника.
В 9-ом и 10-ом стихах 28-й главы Исход
сказано: «И возвьми два камня оникса, и
вырежь на них имена сынов Израильевых.
Шесть имен на одном камне, и шесть
имен остальных на другом камне, по
порядку рождения их». О камнях же
нареписника говорится следующее: «Сих
камней должно быть двенадцать, по числу
сынов Израильевых, по именам их;
на каждом, как на печати, должно быть
вырезано по одному из имен из числа
dвенадцати колен» — Исх. 28, 21. То есть
имена колен Израильевых были вырезаны
на камнях оникс по старшинству, потому
что по своему происхождению все пат-
риархи были равны; на нареписнике суд-
ном они находились в порядке располо-
жения колен в стате, предписанном Гос-
пожом. Он распределил колена сообразно
их назначению и способностям, а не в
соответствии с родословием. Во 2-ой
главе книги Чисел мы находим описание
места каждого из двенадцати колен в
стате и порядок их следования при пере-
ходах.
Четырёхугольная форма статы, так же,
как и нареписника судного, является про-
образом Царства Божия на земле. По
Божьему плану спасения оно должно
распространиться во все концы земли.
Некогда Господь возвестил через проро-
ка Даниила, что Его Царство наполнит
всю землю. В конце веков «Бог Небесный
воздвигнет Царство, которое вовеки не
разрушится, и Царство это не будет пере-
дано другому народу; оно покроется и
разрушит все царства, а само будет стоять
вечно» — Дан. 2: 35, 44. В настоящее
время народ Божий совершает свой
путь через просторы мира сего. Дети
Божии разбивают свои шатры для того,
чтобы вскоре снять их и перенести в
другое место. Мы будем странствовать
по этой земле до того момента, когда
Господь отзовет нас к Себе — 2 Кор.
5, 1.

Как радостно сознавать, что рассеян-
ный по всему миру народ Божий нахо-
дится на пути к небу. Но скоро исполнит-
ся время его странствования и борьбы.
Хотя мы порой бываем удалены друг от
друга расстояниями, мы имеем духовное
родство и всем нам отведено место на
груди великого Первосвященника, у Его
любящего сердца.

Не будет лишним напомнить, что ни
одно из колен народа Божия не находи-
лось в уничтожении или отвержении, ни-
кто не был забыт у Господа.

Члены Тела Христова, живущие в са-
мых отдаленных частях света, не сокры-
ты от Его любящих очей — Пс. 31, 8.
Чудное утешение содержится в этом
пророчестве Ветхого Завета. Дети Бо-
жии, живущие на Востоке и на Западе,
на Юге и на Севере, ходят перед Гос-
подом и пребывают в Его присутст-
вии.

Не менее важно и название этого
нагруженного украшения первосвящени-
ка — нареписник судный. В тридцатом
стихе 28-ой главы Исход указана причи-
на этого названия: «И будет Аарон всегда
носить суд сынов Израильевых у сердца
своего пред лицом Господним». Во время
служения первосвященника нареписник
находился перед очами Всевышнего.
Сознание постоянного присутствия пе-
ред лицом Божиим должно было вызы-
вать в сердцах иудеев страх при мысли
о их грехах, слабостях, немощах и не-
достатках. От очей Божиих ничто не
может укрыться, но все обнажено и от-
крыто перед Ним — Евр. 4, 13. И все же
страх рассеивался при мысли, что перво-
священник предстоял за них перед Бо-
гом. Он был облечён духовной властью
и поставлен Святым Богом, поэтому являл-
ся благоговейным ходатаем. Народ на-
ходился в безопасности, потому что слу-
жение первосвященника, его достоин-
ства покрывали их слабости и немощи
перед Богом. Он постоянно очищался и
приносил за них жертвы умилостивле-
ния — Евр. 10, 1.

Этот пророчество указывает на нашего
Небесного Ходатая. «Мы имеем Ходатая
пред Отцом, Иисуса Христа, Праведни-
ка: Он есть умилостивление за грехи
наши» — 1 Ин. 2, 1—2. Как славно
беспристрастное служение, совершенное
Христом перед Небесным Отцом. Хри-
стос как великий Глава искупленного
народа, взятого в удел, представляет его
перед Отцом Небесным в вечном завете,
заключенном в Его Крови — Евр. 9, 12.
Спаситель принял все обязательства это-
го завета на Себя. Он понес всю тяжесть
наших грехов и совершил наше спасение.
Ему вынесли приговор смерти, и Он как жертвенный Агнец умер за нас на кресте. Ныне Он как Первоосновник носит искупленных в Своем сердце и ходатайствует о них. Он является нашим верным Заступником, ибо взял на Себя наши немощи и понес наши болезни — Ис. 53, 4. Как Муж скорбей Христос со- страдает «немощам нашим» — Евр. 4, 15, Он молится о нас — Евр. 7, 25 и «хода- тайствует за нас» — Рим. 8, 34. Как милостивы Его помышления о нас, как утешительны эти славные истины! Наша душа торжествует и радуется о Господе и Спасителе нашем. Апостол Павел ободрял верующих словами: «Посему да приступаем с дерзновением к прек- стому благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи» — Евр. 4, 16. Мы страшимся приблизиться к всеправедному Богу в силу своей греховности, но наш дух устрелимся к Нему.

Господь открывает двери милосердия и благодати каждому. Он дарует нам Свою благодатную силу, которой мы можем преодолевать все искушения и одер- живать победу над грехом. И для того, чтобы мы усовершили, нам дарованы драгоценное Слово Божие, молитва и си- лы Святого Духа.

Силою Господа мы можем ходить в обновленной жизни так, что, подобно апостолу Павлу, ничего не будем знать плохого за собою. Но никогда не будем забывать, что ни наше сознание, ни чувства не могут служить оправданием период Господом — 1 Кор. 4, 4. У нас есть много скрытых пороков и недостатков, которые наше око не видит и на которые наша совесть не указывает нам — Пс. 18, 13. Но все наше сокровенное обнажено и открыто перед очами Божьими. Наша отрада состоит в том, что Отец Небесный смотрит на нас через Кровь Сына Своего, Который в сострадании к нам понес наши грехи на Себе и принял наше осуждение; и теперь мы можем без страха и робости занять место перед престолом Всевышнего. «Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которой возлюбил нас... оживотворил со Христом... и воскресил с Ним, и посадил на небесах во Христе Иисусе» — Еф. 2, 4—6.

Далее обратим внимание на то, что народ Божий был представлен в одеяниях первосвященника двояко. Он носил его на своих плечах в прообразе вырезанных на камнях оникс имен двенадцати колен, а также на драгоценном наперснике у своего сердца. Первоосновник представлял перед лицо Господа свой народ как народ завета, он посвя- щал на служение ему все свои силы, ему принадлежала вся его любовь. Итак, на плечи служителя Божия было возложено бремя ношения народа, а его сердце горело любовью к нему. Какое ответственное служение имел Аарон и какое безо- пасное положение даровало оно народу завета. Насколько возможно, первосвященник Аарон, а впоследствии и его преемники стремились верно исполнять это служение перед Господом. Но человеческой крепости и любви было недостаточно для совершения этого подвига. Эти прообразы указывали на будущие духовные блага, на полноту благодати, дарованную людям во Христе.


Кому из нас не хотелось с детской доверчивостью возлежать на груди Христа, подобно любимому учителю Иоанну? А ведь эта возможность дарована нам. С первого шага нашей новой жизни Господь призывает нас в Свои объятия. Исключительное счастье единения с Господом это удел не отдельных святых. Мы читаем в книге пророка Исаии такие
слова: «Апостол будет брать на руки и носить на груди Своей» — Ис. 40, 11. Место на груди Спасителя отведено воцам стада Его. И Церковь, Невеста Христа, взывает в пламенной мольбе к Господу: «Положи меня, как печать на сердце Твое, как перстень на руку Твою» — Псн. 8, 6. Наш великий Первосвященник и Предстоятель перед Богом носит народ Свой на раменах Своих; сердце Его исполнено любовью к каждому из нас.

Отметим и различие в драгоценных камнях, на которых были начертаны имена колен народа завета. Достаточно было одного взгляда, чтобы увидеть различие между камнями на груди первосвященника и на его плечах. В нарамнике все колена представлялись одним камнем оникс; в наперснике же каждое колено наносилось на особый драгоценный камень. Таким образом народ Божий представлялся в полноте. В наперснике соответствующее место колена определялось родословной; в нарамнике оно зависело от его назначения в Божьем плане спасения.

Этот прообраз имеет отношение и к народу Божию Нового Завета. По своему рождению искупленные не имеют никаких различий: мы все родились сыновья от Духа Святого. Каждое чадо Божие равно драгоценно и славно в очах Небесного Отца. Ибо за каждого из нас была уплачена одинаковая, бесконечно дорогая цена — пролитая Кровь Иисуса Христа. Каждого из нас Он возлюбил вечной любовью — Иер. 31, 3 — и избрал от века — Еф. 1, 4. Слово Божие достигло наших сердец, Дух Святой возродил нас к новой жизни и наполнил Собой наше естество. Вечная Слава Главы Церкви Христа принадлежит всем искупленным. В деле спасения, как видим, ни для кого нет различия. Так было и в Ветхом Завете. Рувим «бушевал, как вода», и потеряло свое достоинство — Быт. 49, 3—4, но его имя красовалось первым на камне оникс, на раменах первосвященника. Иосиф и Вениамин некогда пользовались предпочтением у Иакова: в нарамнике же их имена стояли в порядке рождения. Однако это отнюдь не умаляло их; камни с их именами сияли одинаковым блеском наряду с другими камнями.

Если же посмотреть на черты, присущие каждому колену, на их значение для Царства Божия, на их духовные качества и хождение перед Всевышним, то как каждое колено, так и отдельный его представитель отличались от другого, подобно тому, как отличались драгоценные камни наперсника. Иуда уподоблен молодому побеждающему льву и поставлен во главе первого ряда, тогда как Дан стоял в конце — Быт. 49, 16—17. Господь поставил каждого из них на то место, на котором они лучше всего могли исполнить Его планы и намерения.

Несметное число спасенных составляет новозаветный народ Божий. Они творят волю Господню и совершенствуют дело Его на земле, но слава будет принадлежать побеждающим, ибо нет лицеприятия у Того, Кто так дивно устроил все — От. 3, 21; 21, 7.

Пусть каждый из нас служит украшением для нашего превознесенного Первосвященника и сияет особым, присущим ему сиянием. Подобно тому, как каждая капля росы отражает солнце всеми цветами радуги, так каждое чадо Божие отражает драгоценное Солнце Правды. Христос — дивное Солнце, в лучах Которого каждый может получить исцеление своей душе — Мал. 4, 2. Господь посылает в этот мир лучи Своего божественного света и открывает Свои совершенства, чтобы люди утвердились в Него. Один христианин не может передать все богатство благодати Христовой. Это может сделать только Церковь Христа, ибо она есть «полнота Наполняющего все во всем» — Еф. 1, 23.

Сий, дитя Божие, золотом топаза или светом изумруда; пусть от одного исходит голубое сияние сапфира, другой излучает приятный фиолетовый свет ametista, а третий сияет светом алмаза. Пусть будет больше лучей, отражающих совершенства и непостижимую красу Христа. Будем радостно прославлять Его.

Велики и бесценны сокровища Господни. Но будем осторожно, чтобы не превратить красоту драгоценного строения Божия в безжизненное однообразие.

Обратим теперь наше внимание на урин и туммим, которые также находи-
лися на груди первосвященника. Моисею было повелено вложить урим и туммим в наперсылки судный. В других переводах урим и туммим назывались «свет и право», или «свет и совершенство»; семьдесят толковников передали его словами «откровение и истина». Нам неизвестно, как выглядили урим и туммим. Были ли это драгоценные камни, носившие эти многозначительные названия, или жеобне, бросавшиеся перед лицом Господа. Одно ясно, что урим и туммим представляли священную тайну и хранились на груди первосвященника. Посредством их Господь открывал Свою волю и объявлял народу Свои решения. Например, Иисусу Навину было повелено узнавать посредством урима намерения Господни: «И будет он обращаться к Елеазару, священнику, и спрашивать его о решениях посредством урима пред Господом; и по его слову должны выходить, и по его слову должны входить он и все сыны Израиля, и все общество» — Чис. 27, 21.

Итак, во всякм затруднении, когда требовало божественный свет и откровение, Иисусу Навин обращался к уриму и туммimu. Панший и отверженный Господом царь Саул также попытался воспользоваться уримом и туммимом, но не получил ответа. «И просил Саул Господа; но Господь не отвечал ему ни во сне, ни через урим, ни через пророков» — 1 Цар. 28, 6.

Глава колена Левия являлся носителем этой священной тайны. И в своем заключительном благословении Моисей выразил желание, чтобы служение левитов оставалось пребывающим постоянным. «И Моисей сказал (Моисей): туммим Твоей и урим Твой на святом муже Твоем, которого Ты искуси в Массе, с чем Ты препирался при водах Меривы, который говорил об отце своем и матери своей: я на них не смотря, и братьев своих не признает, и сыновей своих не знает. Ибо они, левиты, слова Твои хранят, и завет Твой соблюдают» — Вт. 33, 8—9.

Откровение Господь, Его воля, прообразно представленные в уриме и туммиме, должны были быть высшим стремлением для левитов, их богатством и наследием. Одним словом, в уриме и туммиме Израиль обладал чудным даром благодарн Божий.

Что прообразует урим и туммим в Новом Завете? Народ Божий не представлен самому себе на пути к небесам. Слава нашему Господу за то, что мы знаем Того, Чье имя Чудный — Ис. 9, 6. Кто есть свет — Ин 3, 19. Спаситель сказал: «Кто последует за Мною, тот не будет ходить во тьме, но будет иметь свет жизни» — Ин. 8, 12. О, только бы нам пребывать в Нем и исполнять волю Его. Будем искать свет и разум только у нашего Господа — 1 Ин. 5, 20. А для этого откажемся от всего того, что удаляет нас от Него. Всякий грех, всякое малодушие, всякое противление Его воле препятствует нам идти по стопам Христа.

Спаситель пребывает на престоле Отца во славе, и Его свет сияет для нас. Обитая в неприступном свете, Он в то же время обещал пребывать с нами «во все дни до скончания века» — Мф. 28, 20.

Более того, Господь живет в наших сердцах в Духе Святом — Рим. 8, 10—11. Он возвещает нам истину — Ин. 16, 14. Мы можем открытым лицом взирать на славу Господню и преображаться в Его образ — 2 Кор. 3, 18. Дух Святой непрестанно свидетельствует о Христе, научающая нас и напоминая нам все, о чем говорил Христос — Ин. 15, 26; 14, 26. Он есть помазание, данное нам от Святого, и имея это помазание, мы можем познавать глубины Божии — 1 Ин. 2, 20; 1 Кор. 2, 10—11.

Благословенный Утешитель Дух Святой да пребудет с нами всегда подобно тому, как ветхозаветный урим и туммим были близки драгоценным камням, появившимися на груди первосвященника. Будем страшиться огорчать Его и утешать Его святое сияние, чтобы нам не уподобиться потерпевшим это сокровище — Езд. 2, 63 — и не ходить во мраке. Да даст нам Господь милость ходить во свете Его, пока мы еще находимся на пути к вечным обителям неба.

И. В. Каргель

(Продолжение следует)
ДЕЯНИЯ СВЯТЫХ АПОСТОЛОВ
(Продолжение)

ПЯТНАДЦАТАЯ ГЛАВА
Свидетельства апостола Павла и Варнавы

«Тогда умоляю все собрание и слушаю Варнаву и Павла, расскаживавших, какие знамения и чудеса сотворил Бог через них среди язычников» — Деян. 15, 12.

Убедительная проповедь апостола Петра, основанная на Слове Божием и личном опыте, произвела большое впечатление на собравшихся. Она успокоила и умиротворила всех. Победа прекратилась; отстаивавшие иудаизм были пристыжены. Пораженные словом истины они умоляли. Это было хорошим началом для успешного решения обсуждаемого вопроса.

И в наши дни разные лжеучители стремятся навязать церкви свои мнения. Предостерегая от них, апостол Петр пишет: «Были и лжеучители в народе, как и у вас будут лжеучители, которые вводят пагубные ереси и, отвергаясь искуплённого Господа, навлекут сами на себя скорую погибель. И многие последуют их развязу, и через них путь истины будет укрыт весом словами: суд им давно готов, и погибнуть их не дремлет» — 2 Пет. 2, 1—3. Далее, разоблаченная сущность этих людей, апостол подчеркивает, что они «идут вслед скверных похотей плоти, презирают началства, дерзки, своевольны и не страшатся злословить высших. Полагают удовольствие во вседневной роскоши; срамники и осквернители, они наслаждаются обманами своими; глаза у них исполнены любострастия и непрестанного греха; они прельщают неувярдённые души; сердце их приучено к любострастию» — 2 Пет. 2: 10, 13—15, 18—19.


Различные лжеучения могут причи

ять большой вред душе христианина. Противостать им можно только облечением во всеоружие Божие. Апостол Павел советовал ефесянам: «Приимите всеоружие Божие, дабы вы могли противостоять в день злы и, все преодолевши, устоять. Итак станьте, препоясавши чресла ваши истиной, и облекшись в броню праведности, и обувь ноги в готовность благоустрашать мир; а паче всего возьмите щит веры, которым обеспечьте себе всевозможные стрелы луковые; и шлем спасения возьмите, и меч духовный, который есть слово Божие» — Еф. 6, 13—17.

После проповеди апостола Петра все собрание умоляло и спокойно слушало Варнаву и апостола Павла, которые поведали о многих знамениях и чудесах, которые сотворил Господь во время их первого путешествия по Кипру и Малой Азии.

Их сообщения подтвердили слова апостола Петра, который на основании своего личного опыта сделал вывод, что обращение язычников к Иисусу Христу есть дело и воля Божия. И следовательно, христиан из язычников не нужно призывать обретаться и исполнить закон Моисеев. «Потому что конец закона — Христос, к праведности всякого верующего», и «всякий, кто призывает имя Господне, спасется» — Рим. 10: 4, 13.

Слово апостола Иакова

«После же того, как они умоляли, началь речь Иаков и сказал: мужи братия! послушайте меня: Симон изъяснил, как Бог первоначально призвал на язычников, чтобы составить из них народ во имя Свое; и с ним согласны слова пророков, как написано: „Потом обрашешься и воссоздам скинию Давидову падущую, и то, что в ней разрушено, воссоздам, и исправлю ее, чтобы взыскали Господа проклятые и все народы, между которыми возвестится имя Мое, говорит Господь, творящий все сие". Бедомы Богу от вечности все дела Его. Посему я полагаю не
затруднять обращающихся к Богу из язычников, а написать им, чтобы они воздерживались от оскверненных идолами, от блюда, удалиенные и крови, и чтобы не делали другим того, что не хотят себе: ибо закон Моисеев от древних родов по всем городам именует проповедующих его ичитается в синагогах каждую субботу» — Деян. 13, 13—21.

После подробного сообщения об обращении ко Христу язычников, сделанного апостолами Павлом и Варнавой, участники собрания продолжали молчать. Вопрос о принятии в Церковь Христову уверовавших язычников все еще не был решен. Тогда встал апостол Иаков.

Его духовный авторитет в Иерусалимской церкви был очень высок. Этому способствовало и то, что он был братом Господним — Гал. 1, 19. Ему отдельно явился воскресший Иисус Христос — 1 Кор. 15, 7. Во время описываемых событий он нес служение пресвитера Иерусалимской церкви. Известно, что апостол Иаков строго соблюдал закон, благодаря чему его называли Иаков праведный.

Слово апостола Иакова на первом апостольском соборе имело решающее значение. Он, ссылаясь на пророческие изречения, поддержал апостола Петра и выразил свое мнение о том, как должен быть решен вопрос в отношении христиан из язычников.

В начале апостол Иаков напомнил, что Господь составил народ Божий из язычников. Следовательно, христиане из язычников являются тем же избранным Божьим народом, как и христиане из иудеев. Это же утверждал и апостол Павел говоря: «Мы признаем, что человек оправдывается верою, независимо от дел закона. Неужели Бог есть Бог иудеев только, а и не язычников? Конечно, и язычников; потому что один Бог, Который оправдывает обрезанных по вере и необрезанных через веру» — Рим. 3, 28—30.

В создании церквей из обращенных ко Христу язычников апостол Иаков увидел исполнение предначертаний Божих и потому привел слова пророка Амоса: «Потом обращусь и воссоздам скнипу Давидову падшую, и то, что в ней разрушено, воссоздам, и исправлю ее, чтобы взыскали Господа прочие человеческие и все народы, между которыми возвестится имя Мое, говорит Господь, творящий все сие». Под восстановлением падшей скнипи Давида подразумевалось устроение Царства Божия, Церкви Господа из верующих иудеев и язычников.

Словами «ведомы Богу от вечноности все дела Его» апостол Иаков подчеркнул, что обращение язычников к Богу ведомо было Ему от дней вечных и предопределено Им к исполнению в определенное время. Это время наступило с пришествием Иисуса Христа, Который «сделался слугителем для обрезанных — ради истины Божией, чтобы исполнить обещанное отцам, а для язычников — из милости, чтобы славили Бога, как написано: «за то буду славить Тебя, Господи, между язычниками и буду петь имени Твое му» — Рим. 15, 8—9.

В конце своего слова апостол Иаков сделал определенный и решительный вывод: не затруднять обращающихся к Богу язычников игом закона. Этим решением были опровергнуты антиевангельские взгляды иудействующих христиан. Далее апостол Иаков, движимый Духом Святым и мудростью свыше, предложил, чтобы христиане из язычников не совершали некоторых поступков, противоречащих духу Моисеева закона и христианским убеждениям и воздерживались от употребления в пищу идоложертвенного мяса. Напомним, что при языческих жертвоприношениях одна из частей жертвенного животного сжигалась на жертвеннике; вторая поступала жрецам, а третья доставалась приносившим жертву и здесь же, при храме или доме, употреблялась для приготовления праздничных отвейков. На эти трапезы обычно приглашали своих родственников, друзей и знакомых. Апостол Иаков считал, что христиане не могут участвовать в них. Закон Моисеев запрещал иудеям употребление в пищу идоложертвенного — Исх. 34, 15. Вопрос об идоложертвенных яствах довольно подробно освещает апостол Павел в первом послании Коринфянам. Он поясняет: «Язычники, присоединявшиеся к жертве, приносят бесам, а не Богу; но я не хочу, чтобы вы были в общении с бесами. Не может быть чашу Господню и чашу бессовскую; не может быть участниками в трапезе Господней и в трапезе бессовской» — 1 Кор. 10, 20—21.

И третье условие, которое апостол Иаков оставляет для исполнения новообращенными из язычников, это воздержание от удавленны и крови, то есть от употребления в пищу мяса животного, которое умерщвлено через удавление и в котором, следовательно, кровь не была выпущена. Закон Моисея в подобных случаях судил очень строго. В книге Левит 17, 10—14 записано: «Если кто из дома Израилев и из пришельцев, которые живут между вами, будет есть какую-нибудь кровь, то обращу лицо Моё на душу того, кто будет есть кровь, и истреблю её из народа её. Поэтому что душа тела в крови, и Я назначил ее вам для жертвеника, чтобы очистить души ваши, ибо кровь сия душу очищает. Поэтому Я и сказал сынов Израилевых: ни одна душа из вас не должна есть крови, и пришелец, живущий между вами, не должен есть крови. Ибо душа всякого тела есть кровь его, она душа его; потому Я сказал сынам Израилевым: не ешьте крови ни из какого тела, потому что душа всякого тела есть кровь его; всякий, кто будет есть её, истребится». Следовательно, употребление в пищу крови и удавленны вызывало бы у иудеев крайнее отвращение к ним и подавало бы повод к смущению, соблазнам и неустройству. «Хотя это касается предметов телесных,— писал один из Божих служителей,— но необходимо было воздерживаться от них, потому что они производили великий соблазн».

Священное Писание предупреждает: «Худо человеку, который есть на соблазн. Не поддавайте соблазна ни иудеям, ни еленинам, ни церкви Вожей»— Рим. 14, 20; 1 Кор. 10, 32.

Затем апостол Иаков сделал обобщение, чтобы верующие не делали другим того, чего не хотят себе. Этими словами, основанными на изречении Иисуса Христа: «Итак во всем, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними; ибо в этом закон и пророки», — апостол примирил язычников с иудеями.

«Таким образом,— писал Иоанн Златоуст,— апостол Иаков разрешил вопрос: он дал повеление соблюдать закон и освободил от него, заимствуя только требования воздерживаться от оскверненного идолами, от блюда, удавленны и крови и не делать другим того, чего не хотят себе».

Решение апостольского собора

«Тогда апостолы и пресвитеры со всеми вместе собрались, избрали из среды себя десять, послали их в Антиохию с Павлом и Варнавою, именно: Иуду, прозванного Варсаною, и Силу, мужем начальствующих между братьями, написали и вручили им следующее: «Апостолы и пресвитеры и братья находящиеся в Антиохии, Сирине и Килики братьям из язычников: радуйтесь. Поскольку мы услышали, что некоторые, вышедшие от нас, скупили вас своими речами и поколебали ваши души, говоря, что должно обрезываться и соблюдать закон, чего мы им не поручали; так мы, собравшись, единодушно рассудили, избравши мужей, послали их к вам с посланием нашим Василием, братьями, умножающими своею силою». Когда мы послал Иуду и Силу, которые изъясняют вам то же и словесно. Ибо угодно Святому Духу и нам
Итак, апостолы и пресвитеры со всей Иерусалимской церковью рассудили направить в Антиохию послание с решением собора. Антиохийская церковь в свою очередь для уяснения вопросов, вызвавших разногласия, отправила в Иерусалим как своих уполномоченных апостолов Павла и Варнаву и некоторых других. Иерусалимская церковь затем решила послать в Антиохию избранных муежей, чтобы они засвидетельствовали и закрепили единение во Христе Иерусалимской церкви, состоявшей по преимуществу из иудеев, и Антиохийской церкви, состоявшей в основном из язычников.

Посланниками Иерусалимской церкви были избраны Иуда, называемый Варсавою (более он не упоминается в книгах Нового Завета), и Сила, который впоследствии стал спутником апостола Павла в его путешествиях по Малой Азии и Греции. Евангелист Лука называет их мужами начальствующими между братьями скорее всего потому, что они были пророками, учитеями и наставниками, и вполне можно полагать, что они входили в число пресвитеров Иерусалимской церкви.

Мысль о написании послания с изложением соборного постановления подал апостол Иаков. И действительно, послание было лучшим средством, чтобы постановление апостольского собора дошло до христиан в его первоначальном виде. Это послание было вручено Иуде и Силе — официальным посланникам собора. В этом видна мудрая предосторожность апостолов. Собор поступил благоразумно, направив и своих представителей и послание. Один из первыхцарских служителей писал, что он больше познал, благодаря слушанию живого слова, чем через все им прочитанное. Посление собора могло прозвучать несколько сурово и официально, а Иуда и Сила приняли с собой любовь, теплоту и дружелюбие.

Люди могли бы избежать многих несчастий, если бы чаще встречались и имели общение друг с другом. Без общения с высокоправительными, духовными и богобоязненными людьми трудно было иметь истинное духовное развитие. Пример людей, исполненных пламенной, горячей любви к Богу, вдохновляет наши сердца. «Сближайся с праведными, — советовал Исаак Сирий, — и через них приблизишься к Богу. Общайся с имеющими смирение, любовь и кротость, и научишься их нравам». А апостол Иоанн писал: «Если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха» — 1 Ин. 1, 7.

Посланье первого христианского собора было написано, вероятнее всего, на греческом языке, о чем прежде всего свидетельствует его форма с обычными у греков приветствиями в начале и в конце письма. Не следует забывать, что оно предназначалось христианам из язычников, которые в основном говорили по-гречески.

Кто именно писал послание, не указано, но не лишило вероятности предположение, что оно было составлено апостолом Иаковом, братом Господним, так как обнаруживает большое сходство по духу, стилю и характеру с его известным посланием.

Напомним, что это краткое, содержательное послание первого христианского собора было адресовано верующим, находящимся в Антиохии, Сирии и Киликии.

Посланье в первую очередь касалось верующих из язычников, так как именно на них посылали лежучение, но оно, без сомнения, относилось и к христианам из иудеев. Последние также должны были руководствоваться решением собора.

Христиан из язычников с любовью называли братьями, чем подчеркивалось их равенство в Иисусе Христе с иудеями. «Все вы, во Христе крещенные, — писал апостол Павел, — во Христе облеклись. Нет уже иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского, ни женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе» — Гал. 3, 27—28.

Пожелание радоваться являлось общепринятым приветствием в письмах у греков. Христиане же к этому добавляли, что радоваться нужно о Господе,
напоминает тем самым, что истинная радость сокрыта во Христе, утешающем Своих искушенных во всех скорбях и переживаниях — Кол. 1, 24.

Далее в послании сказано изложен по ввод к его написанию: «Поелику мы ушли, что некоторые, вышедшие от нас, смутли вас своими речами и показали ваши души, говоря, что должно обретаться и соблюдать закон, чего мы им не поручали». Этими словами собор объявил, что смущение, нарушившее мир и единство в церквях Сирии и Киликии, принесено самозваными проповедниками, которые не имели ни поручения, ни полномочий от Иерусалимской церкви. Собор строго осудил тех, кто посягал смущение в сердцах обратившихся ко Христу.

Порицая пестролюдей, собор в то же время одобрил служение апостола Павла и Варнавы, которые встали на защиту истины. Они названы возлюбленными, что свидетельствует о братской любви и единении с ними апостолов, пресвитеров и верующих Иерусалимской церкви. Апостол Павел и Варнава были охарактеризованы собором как люди, предавшие души свои за имя Господа.

Дальнейшие слова — «ибо угодно Духу Святому и нам не возлагать на вас никакого бремени» — говорят о том, что решение собравшихся отражает изволение Святого Духа. Отрадно, что этот замечательный христианский собор мог закрепить свои решения такими сильными словами о воле Духа Святого. Это вполне понятно, потому что собравшиеся не пришли бы единодушно к этому мнению, если бы не были убеждены в том, что так угодно Святому Духу. Иоанн Златоуст писал, что в послании говорит ся о Духе Святом для того, чтобы никто не подумал, что это человеческое решение, а слова угодно и нам подчеркивают то, что и верующие Иерусалимской церкви приняли это решение как от Господа.

Отсюда ясно видно, что апостолы и другие служители первохристианской церкви находились под руководством и вдохновением Духа Святого.

Апостолы Варнава и Савл были призваны Духом Святым для благовестия среди язычников — Деян. 13, 1–4. Дух Святой может использовать нас по Своей воле только тогда, когда мы полностью будем послушны Ему. Правильное отношение христианина к Духу Святому и послушание Ему является лучшим средством защиты от различных заблуждений. Дух Святой дарует нам силы, чтобы радостно жить и плодотворно исполнять свой христианский долг в семье, церкви и обществе.

В будущем же послушны водительству Духа Святого!

Заметим, что вдохновленное Духом Святым решение собора было изложено не как строгое предписание, а скорее как совет — мягко, сердечно, с любовью. В свое время мудрец из людей Соломон сказал: «Кроткий язык — древо жизни» — Пр. 15, 4; и еще: «язык мудрых — врачует» и «сообщает добрые знания» — Пр. 12, 18, 15, 2.

Таким образом, первый христианский собор решительно отклонил предложение иудействующих и освободил от необходимости обрезания и соблюдения закона Моисеева не только христиан из язычников, но и всех христиан вообще. В то же время было рекомендовано воздерживаться от того, что нужно душе человека, созданного по Богу, в праведности и святости истин — Еф. 4, 24.

Послание собора заканчивалось призванием, которое обычно практиковалось в письмах апостолов и епископов: «Будьте здравы». В будущем же мы искренне желаем нашим ближним.

Посланики собора в Антиохии

«Итак отправленные пришли в Антиохию и, собирая людей, вручили письмо. Они же, прочитав, восседались о сим наставлении. Иуда и Сила, будучи также пророками, обильным словом препошли наставление братьям и утвердили их. Пробывши там некоторое время, они, с миром отпущены были братьями к Апо столам; но Сила рассердился, ос тающая там (а Иуда возвратился в Иерусалим), Павел же и Вар нава жили в Антиохии, уча и благовестуя вместе с другими много тыми слово Господне» — Деян. 15, 30—35.

Апостол Павел, Иуда—Варсава, Сила и Варнава, по всей вероятности, очень
торжественно провоженные Иерусалимской церковью, благополучно достигли Антиохии, где, собрав верующих, вручили им письмо.

Выслушав богоугодное решение собора, дети Божии возвратились к сему наставлению. Требования иудеистов-христиан принесли много огорчений в христианскую среду. Послание же собора послужило великим утешением: оно принесло успокоение, облегчение и радость смущенным сердцам. Утешение скорбящих должно быть призванием каждого искушенного, и в первую очередь служителя Христа.

Далее повествуется о благотворном служении посланников из Иерусалима.

В наши дни люди также нуждаются в ясной проповеди неповрежденного Евангелия. Проповедь должна быть радостной вестью о спасении людей через искупительную смерть Иисуса Христа, свидетельством о Божий благодати, обещанной всякому грешнику, с верой обратившемуся к Господу. Учение Христа следует излагать ясно, понятным языком, избегая всего, что может дать повод к недоразумениям. Проповедь необходимо основывать на библейских текстах, потому что только Слово Божие может напитать душу верующего человека. Проповедники Евангелия должны уметь изложить многое в немного словах, сказать главное и важнейшее без утомительно длинных разъяснений и отступлений. Ведь одна важная мысль, запечатленная в разуме, гораздо лучше множества пролетевших мимо ушей. Но невозможно быть успешным проповедником без понимания Духа Святого. Тот, кто хочет зажечь других, должен сам гореть божественным огнем.

Возвращаясь к рассматриваемым событиям, скажем, что посланники Иерусалимской церкви, завершив благословенную миссию в Антиохийской церкви, были с миром отпущены братьями. Сердечный мир является плодом Святого Духа, он заключает в себе желание единения, доброжелательность, покой, стремление к согласию и справедливости. Источники жизни, мира и любви находятся в Иисусе Христе. Когда же в душе нет мира, жизнь становится тягостной и теряет свою привлекательность.

Когда посланники собора готовились к возвращению в Иерусалим, Силе рассудилось остататься в Антиохии, и он вскоре стал сооронником апостола Павла на благовестническом поприще.

Некоторое время апостолы Павел и Варнава жили в Антиохии, продолжая изъяснять Слово Господне и духовно укреплять верующих. Проповедь Слова Божия евангелист Лука называет благовестованием, то есть вестью добра, мира и любви Божьей. Слово Божие является насущным хлебом для души, оно указывает путь к небу и учит, как жить достойно христианского звания. Грешники Господь через Библию призывает к покаянию и обещает прощение. Для скорбящей души Священное Писание является неиссякаемым источником утешения и ободрения; спящих духовно оно будет от греховного сна — Еф. 5, 14. Библия ведет людей к Спасителю мира Иисусу Христу. Слово Божие — это Божий манифест, послание Господа к людям с сообщением важной истины о помиловании кающихся грешников и опровержении их во Христе Иисусе. «Оно есть сила Божия ко спасению всякому верующему, во-первых, иудее, потом и елинику. В нем открывается правда Божия» — Рим. 1, 16—17. Апостол Павел всю жизнь, от дня обращения до мученической кончины, служил Богу благовестованием Сына Его, Иисуса Христа — Рим. 1, 9.

Да будет и наша жизнь благовестованием о Господе и Спасителе Иисусе Христе!

Решение апостола Павла предпринять второе благовестническое путешествие

«По некотором времени Павел сказал Варнаве: пойдем опять, посетим братей наших по всем городам, в которых мы проповедовали слово Господне, как они живут. Варнава хотел взять с собой Иоанна, называемого Марком, но Павел полагал не брать отставшего от них в Памфилии и не шедшего с ними на дело, на которое они были посланы. Отсюда произошло огорчение, так что они разлучились друг с другом; и Варнава, взяв Марка, отправил в Кипр; а Павел, избрав себе Силу, отправился, быв поручен братьями благо-
дати Божией, и проходил Сирию и Киликию, утверждая церковь» — Дейн. 15, 36—41.

Как мы помним, в свое первое путешествие апостолы Павел и Варнава отправлялись по непосредственному повелению Духа Святого — Дейн. 13, 1—3. Второе путешествие было предпринято по инициативе и желанию апостола Павла, который был водим Духом Святым.

Первоначально предполагалось посетить только церкви Кипра и Малой Азии. Но впоследствии план несколько изменился, и апостол Павел со своими спутниками посетил церкви Сирин, Киликии, Дервий, Листры, Иконии и Антиохии Писидийской.

Достигнув Троады, апостол не знал, куда направиться далее. Этот период неопределенности закончился видением, в котором некий мacedонянин просил о помощи. После чего апостол Павел и сопровождавшие его братья немедленно отправились в путь. Они побывали в Никополе, находящемся во Фракии, и в городе Филиппы. Затем путешественники посетили Фессалоники, Верою, Афины и Коринф. Далее они через Ефес отправились в Иерусалим и, наконец, вернулись в Антиохию. Второе путешествие явилось важным шагом в деятельности апостола Павла: христианство перешагнуло пределы Малой Азии и достигло Европы. Это путешествие продолжалось три года. Оно описано в книге Деяний Святых Апостолов, начиная от 15 главы 36 стиха до 18, 22.

Но вернемся к событиям, предшествовавшим путешествию. Судя по описанию, Варнава совещал с апостолу Павлу взять с собою в спутники Иоанна, называемого Марком, своего племянника. Но апостол Павел настаивал на том, чтобы не брать того, кто в прошлый раз отстал от них в Памфилии и не довел дело до конца. Видно, что апостол Павел неодобрительно смотрел на поступок Марка. Варнава же относился к Марку снисходительно и доверял ему. Строгость и снисходительность на этот раз не примирялись. Апостол Павел и Варнава были огорчены возникшими разногласиями. Между апостолом Павлом и Варнавою произошло нечто такое, что так свойственно всем людям. Иоанн Златоуст по этому поводу писал: «Ибо они были не камни. И в великих пророках мы видим разные характеры и нравы: например, пророк Илия был строг, Моисей — кроток. И в данном случае мы видим, что апостол Павел оказался более строгим, а Варнава более снисходительным и милосердным. И расстались ли они врагами? Нисколько. Ибо и после того апостол Павел в своих посланиях говорит о Варнаве с большой похвалой» — 1 Кор. 9, 6; 2 Кор. 8, 18.

Для Марка же требовательность апостола Павла и снисходительность Варнавы оказались полезны. Строгость апостола Павла вразумила его и научила более ответственно относиться к делу Божию, а доброта и снисходительность Варнавы вселили в него надежду и вдохновение на труд. «Позже, как мы узнаем,— пишет У. Баркли,— Марк вернул себе доброе имя. Возможно, что именно доброе расположение Варнавы помогло ему исправить прошлые ошибки. Великое дело иметь человека, который уверен в тебе. Варнава доверил Марку, и в конце концов, Марк оправдал его доверие».

Итак Варнава, взяв Марка, отплыл на Кипр, откуда, как мы знаем, он был родом. Из Слова Божия нам больше ничего не известно о Варнаве. Следовательно, мы много не знаем о деятельности христиан первого века. Мы не знаем, кто принес благую весть Евангелия в Египет и Рим; не знаем также, кто, кроме апостола Павла, трудился на востоке Римской империи. Согласно церковному преданию Варнава неоднократно предпринимал с Кипра путешествия в близлежащие языческие страны, где проповедовал Евангелие. Однажды, в очередной раз возвращавшись на остров, он был побит камнями иудеями и умер мученической смертью.

Продолжая повествование о деятельности апостола Павла, автор книги Деяний Апостолов сообщает, что апостол вместе со своим спутником Силией утверждал церкви Сирии и Киликии. Этими краткими словами характеризуется духовная деятельность апостола Павла и Силы.

В частности можно предположить, что они утверждали церкви посланием первого христианского собора и при-
водили верующих к единству, взаимопониманию и любви. Несомненно также и то, что, проповедуя Слово Божие, они утверждали христиан в евангельской истине, ободряли их упованиям и надеждой на Иисуса Христа и учили жить достойно благовествования Христова: быть светом для мира и солью земли — Мф. 5, 13—14. И в наши дни подобный труд должен стать основным содержанием жизни всех посвятивших себя на служение Господу.

Да поможет нам Господь быть достойными соработниками на ниве Его!

П. К. Шатров

(Продолжение следует)

О ПРОПОВЕДИ СЛОВА БОЖИЯ
(Продолжение)

Перед выступлением на проповедь

Перед тем, как идти на кафедру, проповедник должен преломить колена и попросить Господа, чтобы Он благословил его. Проповеднику следует внимательно прочитать и по возможности выучить наизусть все тексты, которые ему придется приводить, чтобы не делать ошибок.

Есть проповедники, которые заранее записывают свои проповеди и просто читают их в собраниях; другие, записав их, заучивают наизусть и произносят на память; третьи делают только краткие заметки-конспекты, а самые проповеди произносят как свободные речи. Последний способ, по нашему мнению, самый лучший, так как наиболее приближается к идеальной проповеди, свободно изливающейся по вдохновению от Духа Святого.

Проповеднику перед выступлением на проповедь следует позаботиться и о своем физическом состоянии. Он должен хорошо выпивать или вообще отдохнуть, иначе утомление может вредно отразиться на его проповеди.

Непосредственно перед проповедью не следует перегружать желудок пищей.

Проповедник должен оставить все посторонние мысли, призвать в душу Господа и выходить на кафедру с полным сознанием, что здесь присутствует Христос, Который подскажет во всякое время необходимую мысль и слово.

При выходе на кафедру, особенно в многолюдных собраниях, многие проповедники испытывают страх и робость. Чтобы этого не происходило, проповедник должен оставить все мысли о том, как к нему отнесутся слушатели, и полностью положиться на Господа. Его должна занимать только одна мысль, чтобы через его проповедь люди спаслись или приблизились к Богу.

О Джоне Велсее рассказывают, что однажды ему пришлось проповедовать перед полным собранием профессоров университета, и при этом он проповедовал также свободно, как и в деревне перед этим. Его спросили, в чем секрет такой свободы. Он ответил: «Я был так наполнен страхом от сознания присутствия Божия, что совсем не замечал людей».

М. Лютер говорил следующее по этому поводу: «Я никогда не боялся того, что буду проповедовать плохо, но я часто был исполнен страха, что я должен стоять в присутствии Бога и говорить о Его величии и Его естестве».

Определенное значение имеют манеры поведения проповедника на кафедре. Есть проповедники, которые во время проповеди позволяют себе много движения: жестикулируют руками, делают гимны, используют смешные выражения и т. п.

Чрезвычайно важно, как передается людям Евангелие. Представьте себе, что к матери приходит няня и спокойным голосом говорит: «Ваш ребенок упал и разбился». Как же отнесется к этому мать? Она подумает, что это шутка. Но если няня прибежит с испуганным ли-
цом и скажет то же самое с плачём, — тогда совсем другое дело. Имеется много таких проповедников, которые говорят евангельские истины таким тоном, который противоречит предмету их проповеди, и потому народ часто получает обратное впечатление.

Чтобы найти правильный образ поведения на кафедре, нужно постараться уяснить, как держал Себя во время проповеди Господь. Сказано, что Он возводил очи к небу — Ин. 17, 1; 11, 41, поднимал руки — Лк. 24, 50. Следовательно, во время проповеди Иисус Христос не был неподвижен, глаза и руки Его находились в тесной зависимости от движения Его души.

Но с другой стороны, нельзя представить, чтобы Иисус Христос жестоцилировал или использовал те или иные приемы. О Нем сказано: «Не возопие и не возвыси голос Своего и не даст услышать голос Его на улицах» — Ис. 42, 2.

Мы не можем представить себе Господа иначе, как спокойным, стоящим перед огромными толпами народа, иногда возводящим очи к небу, указываяшим на лилии полевые, на птиц небесных, нередко со слезами на глазах.

Но во всем этом было величайшее спокойствие, в котором чувствовалась сила.

Истинный проповедник должен быть подобен Христу.

В отношении манер на кафедре хорошо, если проповедник будет придерживаться следующих правил:

— Он должен держать голову прямо, чтобы дышать свободно и не через рот, а через нос.

— Во время проповеди проповедник должен свой взор направлять на самый конец зала.

— Нужно избегать однообразия и монотонности.

— Не следует облокачиваться на кафедру, кладь руки в карман, трогать пуговицы. Нужно вообще держаться, по возможности, естественно.

— Выражение лица должно быть торжественное, сосредоточенное, освещенное внутренним светом.

Текст следует прочитать с особым чувством.

Во время проповеди нельзя допускать резких переходов от высоких нот к низким. Такие резкие переходы очень невыгодно отражаются на общем впечатлении.

Если проповедник ошибся в слове или забыл что-нибудь, ему не следует останавливаться, он должен найти какое-либо другое подходящее выражение и продолжать дальше. Остановка в таких случаях приносит гораздо больший вред, чем сама ошибка.

Порицая верующих за те или иные недостатки, проповеднику лучше говорить не вы, а мы, что звучит мягче и смиреннее.

Служитель слова должен глубоко чувствовать то, о чем он говорит. Отсутствие у проповедника глубоких чувств ослабляет внутреннее содержание его проповеди. Лучшие проповеди — это те, которые были глубоко чувствованы.

Проповедник на кафедре испытывает чувства любви к Богу и к людям и желание спасения грешников. Все это, вместе взятое, благотворно действует на слушателей.

Проповедник не должен затягивать своих проповедей. Это наиболее распространенный недостаток. Нормальная продолжительность проповедей 20—25 минут. Если проповедник будет говорить дольше, то рискует потерять внимание своих слушателей.

Надо помнить, что краткость никогда не вредит проповеди, а растянутость — всегда.

Вот что говорил по этому поводу Августин: «Как только проповедник убедится, что его поняли, он должен немедленно окончить свою проповедь. Проповедовать кратко гораздо труднее, чем продолжительно».

Служителя слова, особенно начинающего, подстегивает искушение подражать другим. Такое подражание вредно для проповедника, потому что отвлекает его от развития и приводит к искусственности, которая вредит его служению. Но подражание, при котором начинающий проповедник воспринимает у более сильного не действия, а способы, — несомненно, полезно.

Есть проповедники, у которых проповеди состоят из повторения текстов и мыслей. Склонность к повторениям
ногда переходит у них в непреодолимую привычку.

Повторяемость у проповедников является результатом недостаточного знания Слова Божия. Для устранения повторений проповедник должен усердно изучать Священное Писание и читать полезные книги.

В сущности при правильном отношении к делу проповедник может проповедовать на один и тот же текст несколько раз, извлекая всякий раз новые мысли.

Известный проповедник пишет следующее по этому вопросу: «Я убедился, что человек, проповедующий Христа, никогда не исчерпывается. От Христа мы получаем благодарить на благодать.

Есть проповедники, которые настойчиво привывают к большим собраниям, что, если им приходится проповедовать в маленьких, то у них пропадает вдохновение. А между тем, маленькие собрания приносят нередко большие благословения. Он не должен употреблять высокомудрых, а особенно иностранных слов, которые бывают многим непонятны. В редких случаях их можно употреблять, но во всех таких случаях необходимо разъяснение их. Особенно неприятно, когда иностранные слова приводятся некстати.

Проповедник должен также избегать всяких провинциализмов и неправильных выражений.

Проповедник не должен оставлять без внимания ни одного из замечаний друзей или даже недругов о недостатках его проповедей. Ни в коем случае он не должен обижаться за критику, но благодарить за нее и, принимая к сведению, исправлять недостатки.

Наши критики — наши лучшие учителя.

Истинный путь жизни заключается в том, чтобы в каждом человеке видеть душу, за которую страдал и умер Христос, которая должна быть при надлежать Ему и которую мы должны возвратить Ему. Слово Божие никогда не возвращается обратно бездейственным!

Изображайте перед взорами людей Иисуса Христа в славе и красоте Его креста. Молитесь со своими друзьями от всего сердца о благословении свыше. Вымаливайте свои проповеди на коленях. Жертвуйте временем, удобствами и всем для Господа и спасения душ человеческих.

Все должно быть основано на Слове Божием.

Называйте вещи их собственными именами, чтобы никто не шло поверх голов слушающих. При этом живите в святости и избегайте всего, что недостойно Бога; не проповедуйте того, чего вы не практикуете в жизни.

И закончим эти рассуждения словами Моисея: «О, если бы все в народе Господнем были пророками, когда бы Господь послал Духа Святого на них!» — Чис. 11, 29.

Требования, предъявляемые к проповеднику

Если ученый призывает людей к знанию, мыслитель побуждает к правильному мышлению, а поэт направляет к созерцанию прекрасного в области видимого, то задача проповедника гораздо сложнее. Он обязан учить правильному мышлению и правильному пониманию прекрасного в самой возвышенной сфере бытия — в мире невидимого, в области жизни человеческой души, ее отношения к Богу и к другим душам. При этом он должен удовлетворять духовное алчение души, неутомимые чаяния ее и стремление к вечному спасению. Для этого он должен быть прожектором Слова Божия, чтобы освещать бездны греха и зла, отвлекать от них душу человека и вместе с тем разъяснять ей законы правды и добра и волю непостижимого Бога, призывать ее к общению с Ним, к покаянию, обновлению и возрождению всей ее жизни.

Он должен зажигать сердца святым огнем веры, надежды и любви, рисуя грядущее правосудие и вливая в сердца людей веру в вечное милосердие Небесного Отца.

Проповедник учит, мыслит и поет о самом прекрасном, — о силе благодати, возрождающей греховное сердце человека.

Отсюда понятны высокие требования, предъявляемые к проповеднику — Рим. 10, 15.
С другой стороны, служение проповедника связано с великими трудностями. Во время своего служения проповедник может встретить недопонимание, недоброжелательность, огорчения, вражду и различные невзгоды, но, не взирая на все трудности, он должен выполнять волю Божию, быть верным ее провозвестнику — 2 Тим. 2, 25; 1 Кор. 4, 1.

Проповедник может встретить трудности и в самом себе, в своем характере, поэтому ему необходимо постоянно возрастать в Господе и в познании Его посредством глубокого изучения Слова Божия, совершенствуя себя самого, свой характер и свое поведение.

Проповеднику нужно хранить себя от лени и постоянно возгревать в себе дар слушения словом.

Труд проповедника требует напряжения всех сил его, и с этим не разрывно связаны скорби и печали.

Этот труд дает наивысшую радость на земле. Видеть, как заблуждённые овцы возвращаются во двор доброго Пастыря, блудные сыны — в дом Отца; как верующие самоотверженно посвящают себя Христу, доставляет такую радость, перед которой бледнеют все огорчения.

Проповедником, благовестником и учителем в церкви может быть не всякий, а только тот, кто удовлетворяет требованиям Слова Божия. «Не многие делайтеся учителями, зная, что мы подвергаемся большему осуждению», — пишет апостол Иаков — 3, 1.

Человек, удовлетворяющий требованиям Божиим и берущийся за дело проповеди, подрывает значение и влияние Слова Божия на людей и наносит вред делу Божию.

Прежде, чем лечить других, врач должен исцеляться сам. Тот, кто призван проповедовать проповедование грешам во Христе, должен сам искренне покаяться и получить личную уверенность в прощении своих грехов. Прежде чем выступить на поприще служения, проповедник должен испытать то, что испытал пророк Исаия — Ис. 6, 7.

Чем ярче было обращение, тем сильнее проповедник.

Апостол Павел, величайший из проповедников, имел наиболее яркое обра-
настоятеля монастыря согласился проповедовать в первый раз. Но как только он начал проповедовать, в нем явилось сильное желание продолжать служение словом. Слушатели высоко оценили его дар: он был приглашен проповедовать в городском соборе в Виттенберге. С ним произошло то же, что с пророком Израиля, который говорил о себе следующее: «И подумал я: не буду я напоминать о Нем и не буду более говорить во имя Его; но было в сердце моем, как бы горящий огонь, заключенный в костях моих, и я истомился, удерживая его, и — не мог» — Иер. 20, 9.

Истинное призвание не может остаться бездейственным. «Горе мне, если не благовестую», — говорит истиный проповедник — 1 Кор. 9, 16.

Знание Священного Писания. Есть проповедники, которые недостаточно хорошо знают Библию. Если вы спросите таких проповедников, в каких именно книгах написан известный отрывок или стих Священного Писания, то они теряются, потому что не читают Библии. Они открывают Библию только для того, чтобы проверить известный текст, необходимый для проповеди. А между тем Слово Божие для души служителя — необходимый на каждый день хлеб — Мф. 4, 4, и потому он о законе Господнем должен размышлять день и ночь — Пс. 1, 2. Он не может начать ни дня без чтения Библии.

Знание наименее текстов Священного Писания для проповедника имеет огромное значение, ибо придает его проповеди особую силу.

Цель его проповеди и заключается в том, чтобы закон Бога был написан на сердцах людей — Иер. 31, 33. Он должен как бы принять внутрь себя, как пищу, слова Божии — Иез. 3, 1—3; Иер. 15, 16.

Кроме познания, обращения и возрождения, проповедник должен учить народ делам веры, добродетели, призывать их к освящению, но как же он может их учить других делать добро, если сам он его не делает?

Всякое несоответствие жизни проповедника с учением Христа внутрь людей мыслит о бессилии самого учения, о неистинности проповеди, оправдыва-
рыбаками. Но при этом забывают о том, что эти рыбаки по тому времени были грамотными людьми, кроме того, три с половиной года они находились в школе величайшего Учителя, много путешествовали и стали авторами богоученовенных книг. Иногда высказывается такое мнение, что образование удаляет от простоты Христовой, ослабляет непосредственность чувства и охлаждает пламя веры.

Но то, что образование является полезным и в деле проповеднического служения, доказывается двумя яркими примерами из библейской истории.

Для выполнения великого плана освобождения Своего народа Господь избрал пророком и вождем народа Моисея, познавшего при дворе фараона всю египетскую мудрость.

Аналогичный пример мы находим в Новом Завете. Для великого дела проповеди Евангелия среди язычников и утверждения на земле Церкви Христовой Господь избирает Павла — мужа, учинившегося у Гамалиила, великого богослова. Апостол Павел хорошо знал также греческую поэзию и философию — Деян. 17, 28.

И Сам Христос признает пользу образования для делателей Царства Божия, когда говорит, что «всякий книжник (образованный человек), наученный Царству Небесному, выносит из сокровищниц своей новое (учение Христа) и старое» (свои знания) — Мф. 13, 52.

В нашем случае мы должны делать различие между богословием и общеобразовательными науками. Польза от общеобразовательных наук — двоякая:

Во-первых, науки развивают наши умственные способности и, в частности, способность логического мышления и нашу речь. Во-вторых, обогащают нас полезными знаниями.

Богословие имеет для проповедника большое значение. Оно дает ему возможность глубже и шире изучать Библию и всё, что относится к ней.

Богословие — это учение о Боге, о Слове Божием, о вере и об ее догматах — основных истинах. Под богословием, или теологией в настоящее время подразумевается вся совокупность религиозных дисциплин, изучающих Библию и основоположения христианской веры.
ко просыжать и постоянно помнить слова Христа: «Кто хочет между вами быть большим, да будет вам слуга; и кто хочет между вами быть первым, да будет вам рабом» — Мф. 20, 26—27. Нам следует учиться у Господа, который «не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих» — Мф. 20, 28.

Есть проповедники, которые охотно увещевают рядовых верующих, но никак не могут подойти со словом увещания к тем верующим, которые несут более или менее ответственное служение в церкви. Иногда, в силу особого личного, дружеского расположения к своим сотрудникам по духовной работе, проповедник считает неудобным указать им на их недостатки. Тяжело сознавать печальные факты, когда в отношениях проповедников с диаконами, регентами и другими служителями церкви создается непозволительная себе жесткость. Образуется кружок лиц, приносящих в жертву своему самолюбию и честолюбию великое дело Божие. В этих случаях проповедники нередко стоят пристрастно. Престрастие и лицемерие — ужасные пороки, которые служат причиной духовных болезней во многих поместных церквах. Апостол Павел предвидел это и потому увещател Тимофея ничего не делать по пристрастию — 1 Тим. 5, 21.

Некоторые проповедники считают нужным придавать своим проповедям миную ученую окраску, употребляя сложные фразы, запутанные, лисеные ясного смысла выражения. В своих проповедях они часто, совершенно несвоевременно, упоминают имена различных ученых, философов и писателей, подкрепляя их авторитетом, простые и общезнаменитые истины. Для того чтобы блеснуть своей часто мнимой ученостью, они приводят длинные и скучные цитаты из различных книг или, приняв мечтательную поэзию, декламируют две-три строки из стихотворений какого-нибудь известного поэта. Говорить ясно, живо и горячо, чтобы всякий слушатель мог тотчас понять их, они считают несовременным.

Конечно, такие проповеди могут подействовать на чувства отдельных слушателей, которые полагают, что если не видно дна, то это значит, что глубоко, а между тем это часто происходит от того, что вода мутна. Самые великие истины всегда могут быть изложены просто и ясно. Христос никогда не употреблял в Своих речах эффективных выражений или тщеславных философских рассуждений. Великие мысли Он излагал так просто, что даже дети могли их понять. Проповедь, изложенная мнемо-научным языком, не приносит никакой пользы; она свидетельствует лишь о тщеславии и недостаточной мудрости проповедника.

Встречаются проповедники с суровым взглядом. В разговорах они выражаются резко, впадая при этом в злоречие и раздражение в беседах с теми, кто противится им. Апостол Павел писал Тимофею: «Рабу же Господа не должно ссориться, но быть приветливым ко всем, учителям, незлобивым» — 2 Тим. 2, 24—25.

Если вообще требуется, чтобы люди были вежливы, то проповедники должны быть более чем вежливы: они должны быть любезны со всеми и особенно предупредительными к слабым и пожилым. Призывая к радости, они должны т.е. свестить духовной радостью.

Пристрастие к материальным благам или корыстолюбие также являются опасными пороками для проповедника.

Апостол Павел предупреждает против этого говоря: «Имея пропитание и одежду, будем довольны тем» — 1 Тим. 6, 8. Занимается ли проповедник каким-либо трудом, который дает ему средства к существованию, или живет от благословения, — во всех случаях он должен хранить себя от алчности и корыстолюбия.

Каждый проповедник должен стремиться всеми силами устранить все пороки и недостатки в своей жизни и служении.

Для борьбы с недостатками у проповедника существует прежде всего молитва. Поэтому проповедующему никогда не следует отчаиваться. Усердная молитва и настойчивый труд не остаются бесплодными.

Апостолы считали этот вопрос настолько важным, что решили пересмотреть заботу о столах, сказав: «А мы
постоянно пребудем в молитвах и служении слова» — Деян. 6, 4.
Проповедник должен следить за собой повсюду. Он должен обладать не только терпением, но и долготерпением по отношению к сознательно и бессознательно оскорбляющим его. Внутренняя умиротворенность духа, спокойная речь и приветливость никогда не должны покидать его. В обращении с людьми проповедник должен быть приветлив, учтив, незлобив. Проповеднику необходимо помнить, что ему не могут простить того, что проходит рядовому верующему. Если в обращении с домашними у проповедника преобладает повышенный тон и раздражительность, то его служение Господу будет не от полного сердца. Отрицательный результат такого служения не замедлит сказаться.
Не следует допускать пустословия и смехотворства — они плохие слушатели проповедника в любое время и в любом обществе.
Необходимо быть верным в обещаниях, непременно выполнять их, не взирая на обстоятельства. Проповедник не имеет права разглашать доверенных тайн, распространять замеченные недостатки. Ему не следует торопиться с обличениями, дабы не уподобляться лекарю, который, не прослушав больного, ставит диагноз.
Проповедник никогда не должен терять спокойствие духа, ясность мысли и трезвость ума. Он должен жить и нести служение в страхе Господнем.

Призвание свыше на духовное служение

Каждый христианин призван возвещать благую весть о спасении, если только он способен к этому, и даже обязан делать это, пока он жив — От. 22, 10. Возвещение благой вести не есть привилегия немногих, но всех учеников и последователей Господа нашего Иисуса Христа. Каждый из нас обязан, смотря по степени, дарованной нам благодати Духа Святого, трудиться для Господа. И это касается не только одних мужчин: все верующие, мужчины и женщины, призваны к этому служению.

Мы не намерены говорить именно о проповеди или какой-либо другой форме служения Господу, обязательной для всех верующих. Мы хотим говорить о служении христианского пастыря, которое включает и проповедь и управление духовными делами; о том служении, которое требует от пастыря посвящения всей его жизни другим. Об этом служении апостол Петр говорит следующее: «Пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно» — 1 Пет. 5, 2.

Но разве могут все христиане без исключения быть способными к управлению, к духовному руководству? Могут быть между нами и такие, которые, наоборот, сами нуждаются в руководстве и надзоре. И поэтому Господь так устроил в Своей Церкви, что некоторые из христиан поставлены управлять и надзирать, другие же охотно для своего же блага подчиняются первым.

Не все призваны проповедовать и занимать ответственные посты в церкви. Этому служению может посвятить себя тот, кто вполне убежден, что он получит такое служение по милости Божьей — 2 Кор. 4, 1. Кто хочет быть посланником Господа на земле, тот должен быть призван к этому Им Самим. Если же кто примет на себя священное служение, не имея к нему призвания свыше, то не скажет ли таковому и подобным Господь: «Я не посылал их и не повелевал им, и они никакой пользы не приносят» — Иер. 23, 32.

Если мы обратимся к Библии, то увидим, что все ветхозаветные пророки и проповедники получали свое назначение, свое посланичество от Господа. Пророк Исаия повествует нам, как дотронулся до его уст горящий углем серафим, и он услышал голос Господа: «Кого Мне послать? И кто пойдет для Нас» — Ис. 6, 8, и пророк ответил: «Вот я, пошли меня». Ведь не пошел же он, прежде нежели был призван на это Господом, прежде нежели получил дар для исполнения этого великого поручения. Пророк Иеремия подробно рассказывает о своем призвании: «И было ко мне слово Господне: прежде нежели Я образовал тебя во чреве, Я знал тебя, и прежде нежели ты вышел из утробь, Я освятил тебя: пророком для народов
поставил тебя. А я сказал: о Господи Боже! я не умею говорить, ибо я еще молод. Но Господь сказал мне: не говори: «я молод», ибо ко всем, к кому пошлю Я тебя, пойдешь, и все, что повел тебе, скажешь. И простер Господь руку Свою и коснулся уст моих; и сказал мне Господь: вот, я вложил слова Мои в уста твои. Смотри, Я поставил тебя в сей день над народами и царствами, чтоб искоренять... созидать и насяждать» — Иер. 1, 4–10. То же самое говорит о своем призвании и пророк Иезекииль: «И Он сказал мне: сын человеческий! стань на ноги твои, и Я буду говорить с тобою. И когда Он говорил мне, впоследствии в меня дух и поставил меня на ноги мои, и Я слышал Говорящего мне. И Он сказал мне: сын человеческий! Я посылаю тебя к сынам Израилевым, к людям непокорным, которые возмутились против Меня; они и отцы их изменники предо Мною до сего самого дня» — Иез. 2, 1–3. «И сказал мне: сын человеческий! схвати, что перед тобою, схвати этот свиток, и иди, говори дому Израилеву. Тогда я открыл уста мои, и Он дал мне съесть этот свиток; и сказал мне: сын человеческий! напитай чрево твое и наполни внутренность твою этим свитком, который Я дал тебе; и я съел, и было в устах моих сладко, как мед. И Он сказал мне: сын человеческий! встань и иди к дому Израилеву, и говори им Моими словами» — Иез. 3, 1–4. Как произошло призвание Даниила, нам не сказано, но оно свидетельствует о том, что для нас благородна той явной, великой благодати Божией, которая почивала на нем. Мы не будем перечислять остальных пророков — все они основывали свое призвание на словах: «Так говорит Господь». У нас, христиан, всякий может сделать пастырем, всякий может и проповедовать Евангелие, но способности к этому служению даются свыше не всем одинаковые.

Да не думает никто, что призвание существует лишь в нашем воображении и что в нынешнее время никто не призывается к служению каким-либо особенным образом. Об этом призвании свидетельствует уже самое имя, даваемое пастырем в Новом Завете: «посланники от имени Христова» — 2 Кор. 5, 20; вский же посланник непременно посылается своим Господним. Люди, считающие себя посланниками Христа, в глубине своего сердца должны чувствовать, что Сам Господь поручил им святое дело примирения — 2 Кор. 5, 18—19. Если скажем нам, что это призвание относилось к одним апостолам, то можно ответить, что сказанное относится не к одному апостолу Павлу, но также и к Тимофею. Следовательно, сказанное относится не только ко одних апостолах. В первом послании к Коринфянам мы читаем: «Итак каждый должен разуметь нас (то есть апостола Павла и Софена) как служителей Христовых и домостроителей тайн Божиих». — 1 Кор. 1, 1; 4, 1. Домостроитель же появляется своим гospодином. Очевидно, что необходимо получить прежде всего призвание свыше, чтобы сделать Божим домостроителем — Тит. 1, 7.

Титу было указано добросовестно исполнять порученное ему дело. Стало быть, ему было вверено, поручено его служение. Некоторые из христиан в Священном Писании называются «сугодом в чести, освященным и благопотребным Владыке, годным на всякое доброе дело» — 2 Тим. 2, 21. Господь Сам избирает сосуды для Своих целей. Он говорит о них, как сказал об апостоле Павле: «Он есть Мой избранный сосуд, чтобы возвестить имя Мое пред народами» — Деян. 9, 15. Когда Господь вознесся на небо, Он «поставил одних апостолов, других пророков, иных евангелистов, иных паstryрей и учителей» — Еф. 4, 11. Не ясствует ли из этих слов, что по воснесении Своем Господь призвал некоторых быть пастырями христианских общин? Итак, они были призваны Богом, а не сами возвысились до этого положения.

Будем молить Господа, чтобы каждый из нас мог сказать вместе с апостолом язычников, что мы получили наше избрание «не человеками и не чрез человека, но Иисусом Христом и Божьим Отцом» — Гал. 1, 1. Да исполнится на нас древнее обетование: «и дам вам пастырей по сердцу Моему» — Иер. 3, 15; «и поставлю над ними пастырей, которые будут пасти их» —
Иер. 23, 4; и еще: «О Иерусалим, Я дам тебе стражу, которая будет хранить тебя день и ночь», а также и другое Его слово: «Если изпеешь драгоценное из ничтожного, то будешь как Мой уста» — Иер. 15, 19. Да распространит Господь через вас благоухание веры Христовой и да сделает вас Христовым благоуханием Богу «в спасаемых и в по- гибающих» — 2 Кор. 2, 15. Да почистит на нас беспредельную благодарность Божию, чтобы прославилось через нас имя Его, и мы могли сохранить себя чистыми от всего греховного. Подобно тому как призвал Господь Своих учеников, наставляя их, и послал проповедовать, так пошлет Он и нас как Своих избраников и служителей в утешение верующим и в благословение всему миру.

Но как может узнать начинающий служитель Христа, признан он к этому священному служению или нет? Это очень важный вопрос, и его должно серьезно обсудить. Да поможет нам в этом Господь!

Очень печально сознавать, что многие избирали себе ложный путь и спотыкались на этом пути. В этом-то и заключается главная причина бесполезной деятельности многих проповедников. Больше несчастьем для того, кто ошибается в выборе своей деятельности и станет пастырем не по призванию, но еще большее несчастье для церкви, в которую войдет подобный служитель.

Когда я думаю о том неправильном вреде, который можем мы причинять делу Божию, если недостаточно занимаем ответственные мест, то содрогаюсь при мысли, что многие из нас слишком легконы искать себя. Хочется, чтобы мы более серьезно относились к этому испытанию, чтобы нам не быть племенами, только мешающими росту полезных растений — Мф. 13, 30. Есть много строгих способов, которыми можно испытывать себя, если мы имеем серьезное желание сделать это. Крайне необходимо, чтобы никто не вступал на церковную кафедру, не подвергнув себя такому испытанию. И если кто почувствует действительное призвание, тот должен испытать себя еще раз. Первое испытание необходимо как христианину, второе же, не менее важное, — как проповеднику. Ведь нельзя быть хорошим христианином, не имея искренней веры во Христа; хорошим проповедником, не имея к тому божественного призвания. В обоих случаях от нашего служения остается лишь одно наименование, один пустой звук.

Первый признак божественного призвания есть горячее, ничем не угнетенное желание этого служения, неодолимое стремление передать другим то доброе, что вложено Господом в нашу душу. Если кто из нас может сказать о себе, что никакие сокровища мира не в силах заставить его отказаться от этого служения, от проповеди Евангелия Христова, тот может быть уверен, что он имеет и другие, необходимые для этого условия, что он получил божественное призвание к служению. Слово Божие должно ярко возбуждать нас, наука мы принесем мало пользы тем, блюсти которых мы поставлены. Без горячей любви к своему служению нам не перенести всех трудностей этого служения. Лишь вооружившись любовью, мы сможем справиться со всеми трудностями пастырского служения. Без этой необходимой силы неодолимого божественного призвания мы скоро духовно погибнем и можем многих погубить.

Стремление к пастырству должно быть плодом спокойного рассуждения. Оно не может явиться вдруг, без серьезного размышления. Оно должно быть решено нами в самые чистые и святые минуты нашей жизни; должно быть предметом наших священнических желаний, плодом усерднейших и пламенных молитв. Оно должно наполнять наше сердце и тогда, когда мы еще стоим на распутье, среди борьбы с привлекающими нас удобствами жизни. Оно должно быть спокойным, твердо обдуманным, совершенно непоколебимым решением, тогда мы выйдем победителями из этой борьбы.

Далее следует заметить, что стремление к пастырскому служению должно быть вполне бескорыстным — Тит. 1, 7. Если кто при первом серьезном испытании самого себя откроет в себе другую побудительную причину желания сделать пастором, кроме желания прославления Господа и спасения душ, тот
хорошо сделает, если тотчас откажется от этого звания. Вторжение продающих и покупающих в дом Божий есть мерзость перед Господом — Мф. 21, 12—13.

Далее, это стремление должно быть в нас твердо, неизменно. В нас должно быть такое душевное состояние, которое может выдержать всякое жизненное испытание, иными словами, таким внутренним влечением, которое растет и увеличивается у нас с годами, наполняя нас горячей, ничем не уголом мой жаждою евангельской проповеди.

С серьезным стремлением к делу проповеди должны быть соединены также и другие качества и способности, необходимые для всякого благовестника. Кто хочет оправдать свое призвание, тот должен прежде всего показать, что он действительно владеет даром слова. Вообще не обязательно, чтобы начинаящий служитель с первого же раза говорил, как опытный проповедник. Известно, что многие выдающиеся ораторы начали были плохими ораторами. Даже Цинерону пришлось сначала бороться со слабым голосом и смущением, овладевшим им на трибунах. И всё-таки никто не может считать себя призванным к служению словом, пока не докажет на деле, что он может говорить. Тот кто действительно призван к этому служению свыше, также имеет и дар слова, который следует развить до возможного совершенства. Если же этот дар не дан вовсе, то нужно предположить, что человек может развитить его.

Мы должны старательно испытать себя, чтобы убедиться в том, призвал нас Господь к служению или нет. Мы должны спрашивать себя, можем ли мы пить надежду, что принесем какую-либо пользу людям нашими проповедями.

Мы не можем, однако, положиться в этом на собственную совесть, на собственное решение; мы не всегда в состоянии справедливо оценить себя. Во многих наших церквах существует добрый старый обычай, согласно которому христианин, желающий посвятить себя служению словом, должен произнести пронзную проповедь перед верующими, которая является хорошим средством для испытания: оно может избавить несведущего, непригодного к служению брата от суда церкви.

Очень ценны в этом случае и суждения верующих людей, ведущих высокодуховную жизнь. В большинстве случаев эти суждения вполне правильны. Однако нельзя придавать им решающего значения и считать их непогрешимыми, но тем не менее к ним должно относиться с уважением.

Предмет нашего рассуждения не будет вполне исчерпан, если мы не прибавим к сказанному, что для совершенного выполнения пастырских обязанностей недостаточно лишь способности и умения назидать и поучать, а требуются и другие качества. Пастырям должны руководить здравый смысл и здравая опытность. Они должны обладать твердостью характера и мужеством; утонченной деликатностью и сердечным участием; способностью управлять и способностью назидать. Пастыри должны быть способными руководить, готовыми все терпеть и выносить. Они должны быть достойными своего высокого звания.

Для дальнейшего убеждения в истинности своего призвания следует наблюдать, чтобы по истечении некоторого времени после вышеупомянутых испытаний непременно появились и плоды нашей деятельности. Нельзя, конечно, ожидать, что мы скоро увидим успехи. Может быть, пройдет долгое время, прежде чем мы окончательно испытаем себя. Однако, думается, что если наши проповеди никого не приводят к Христу, то недостает нам печати Божьего посланника.

Вспомним слова Господа, сказанные через пророка Иеремию: «Я не посылал пророков сих, а они сами побежали; Я не говорил им, а они пророчествовали. Если бы они стояли в Моем совете, то объявляли бы народу Моему слова Мои и отводили бы их от злого пути их и от злых дел их» — Иер. 23, 21—22. Нельзя спокойно из года в год проповедовать, не видя результатов нашей проповеди. Неужели нет у нас сострадания к гибнущим душам? Неужели нет у нас чувства собственной ответственности? Можно ли отважиться на проповедь, искажая уче-
ни о всемогуществе Господа, и слагать на Него собственную вину? Нет, не имеют ценности все наши способности, наша риторика, если нет результатов нашей проповеди.

Есть еще нечто, о чем мы должны упомянуть в нашем исследовании о призвании. Воля Господня относительно призвания пастырей и наставников открывается нам и через суждения бла-

гочестивых мужей Божиих. Для доказа-

тельства нашего призвания требуется, чтобы верующие почувствовали назидательность наших проповедей. Обычно Господь Сам отверзает двери тем, кого Он призывает к проповеди во имя Свое. Нетерпение стремится само растворить дверь, но вера ждет прихода Господа, и Он является в должное время. Одновременно с Его призывом является и испытание. Когда мы поднимаемся на кафедру для проповеди, мы отдааем себя на суд верующим. Если они осудят нас, если наши слова не будут назидательными для них, то неоспоримо заключение, что мы не избраны Богом. Признаки настоящего пастыря описаны в Слове Божием. Если верующие не увидят в нас этих признаков, хотя мы и можем достаточно хорошо проповедовать, то пастырство не является нашим делом. Верующие не всегда обладают мудростью, не всегда судят по указанию свыше; многие склонны судить по плоти. Но всё-таки относи-

тельно способностей и добродетелей я предпочел бы подчиниться решению детей Божиих, нежели собственному мнению. Во всяком случае, верно одно: никто из нас не сможет сделать пастырем душ без сердечного соизволения на то членов церкви. Это соизволение хотя может быть и не совсем правильным, но тем не менее является действительным признаком нашей пригодности к пастырству.

Если мы действительно призваны Богом, нам не придется долго ждать. Церковь постоянно чувствует настоятельную потребность иметь живого проповедника; такой человек для нее до-

роже многих сокровищ. Помазанные избраники Божии не могут оставаться без дела, потому что есть много людей, могущих обратиться через их проповеди; есть много благодарных сердец, с радостью готовых принять благовестие. Будем готовы к труду во имя Господа, и мы всегда будем иметь его. Не будем браться из стороны в сторону и навязывать себя в проповедники; будем более опираться на волю Божию, нежели на свои дарова-

ния или на случай, и более всего будем заботиться о нашем единении с Господом. Паста признает посланного ей Богом пастыря; приидет он верит ему двери сердца людских, и освящаются голоса его — Ин. 10, 1—13.

Некоторые верующие настоячиво стремятся к званию проповедника, но часто, к сожалению, становятся совершенным ясно, что ими руководит лишь честолюбивое желание показать себя перед людьми. Церковная кафедра не должна служить местом для удовлетворения честолюбия. Кафедра — это на-

именее подходящее для этого место; на ней мы, напротив, должны переживать и чувствовать наше несчастье.

Люди, показавшим духовное бессилие, способным легко воспринимать чудное учение, входящим в сошения с худыми людьми и поддающимися тяжким грехам, не следует давать доступ на кафедру — они слишком неустойчивы для этого.

Точно таким же образом надо поступать с теми, кто не переносит никаких усилий. Нам нужны усердные, а не праздные работники. Кто питает горячую любовь к святому делу спасения душ, тот начинает служить Господу без промедления.

Есть некоторые люди, отличающиеся большим усердием и горячим стремле-

нием к духовному служению, но стра-

дующие недостатком мудрости. Они способны много говорить о духовных вещах и переворачивать на все лады Библию, но ничего не могут извлечь из нее. Хотя они и относятся серьезно к своему делу, но оно не приносит желаемых результатов. Много и таких ревнителей, которые не в состоянии связать и произнести несколько последовательных мыслей; способности их весьма ограничены, в то время как высокомерие и самомнение донельзя раздуты.

Другие стремятся к кафедре, сами
не зная, для чего. Они не могут и не хотят учиться, но все же стремятся быть проповедниками.

Телесные недостатки также должны приниматься во внимание. Нельзя судить людей по их внешнему виду, но тем не менее нельзя пренебрегать и физическими свойствами людей. Например, люди с невнятным произношением вряд ли могут быть призваны к служению Евангелия.

В проповедниках, несомненно, призываться лучшие люди. Человек, с успехом подвизающийся на кафедре, будет успешен и во всяком другом звании. Думается, что многое возможно человеку, который в течение долгих лет успешно управляет христианской церковью. Такой человек должен иметь недюжинные способности и не может быть неразумным простаком. Господь наш Иисус Христос достоин того, чтобы наиболее способные люди возводили о Его крестных страданиях — 1 Кор. 1, 22—23.

Но самое важное — это то, что мы должны закрепить наше призвание нашей практической деятельностью. Поэтому плохо, если мы начинаем наше поприще без предварительного надлежащего испытания себя. Нам придется потом, может быть, с позором отказаться от него. Лучший пробный камень — это наш собственный опыт, и если Господь из года в год поддерживает нас и дарует нам Свое благословение, то другого испытания нашего призвания нам и не требуется. Наши нравственные и духовные способности также испытываются нашим трудом на кафедре, а это самое надежное испытание. Будем усердно стремиться быть достойными нашего высоко кого звания — 2 Тим. 2, 15.

Молитва служителя Господнего

«Непрестанно молитесь» — 1 Фес. 5, 17.

Истинный служитель Божий должен отличаться особым даром молитвы. Он должен молиться больше, чем простой христианин, иначе окажется негодным для служения, которое принял на себя. «Было бы ужасным противоречием, — говорит известный богослов, — если бы какой-нибудь служитель оказался высоко ким по своему званию и в то же время низким по состоянию своей души, первым по общественному положению и последним по своей жизни». Если служитель верен Господу и поставлен в молитве, то его молитвенное настроение должно непременно отразиться и на всех его действиях. Он должен всеми силами стремиться к тому, чтобы его домашняя молитва могла служить примером для всей церкви. И если огонь веры тускло горит в других домах, то в доме избранного служителя Божия он должен всегда гореть пламенно, неугасимо.

Служитель Божий должен молиться непрестанно. И во время исполнения им своих обязанностей, и в свободное время — всегда должен он устремлять свои взоры к небесам. Это вовсе не означает, что он постоянно должен стоять на коленях, но что молитва постоянно должна быть в его уме. Если он искренно предан своему долгу, то ничего не будет делать — ни есть, ни пить, ни отдыхать, ни лежаться вечером, ни вставать утром без того, чтобы из глубины своего сердца не обращаться к Господу. Так или иначе, молитва должна быть непрестанно в его уме. Да и кому же, как не христианскому служителю, следует более всех исполнять заповедь: «Непрестанно молитесь!» — 1 Фес. 5, 17? Ведь у него столько особых искушений, столько трудностей и скорбей самого рода. Он должен постоянно быть на страже; ему нужно более благодарить и молиться Божией, чем остальным. И если поймет это служа Христа, то он непрестанно будет устремляться с молитвой к Вседержи му, будет постоянно возводить очи свои к горам, откуда придет помощь — Пс. 120, 1.

Один служитель писал своему близкому другу: «Случается, что я терплю присутствие духа и чувствую себя как бес помощный птенчик, вынутый из гнезда. И я не в состоянии успокоиться до тех пор, пока снова не обращусь к Господу. По милости Божией могу сказать: «Всем сердцем стремлюсь к Тебе, Господи; цель и блаженство моей
жизни — в Тебе». К этому должна быть направлена и наша жизнь. Если же мы пренебрегаем молитвой, нас остается только пожалеть. И если мы, будучи призваны пасти большое или малое стадо Христово, ослабеваем в молитве, тогда страдаем не только мы, но и вверенные нам души. Кроме того, мы окажемся виновными в будущем: придет день, который покроет нас стыдом и позором — 1 Кор. 3, 12—15.

Вряд ли нужно много говорить о великом значении личной молитвы в жизни работника на духовной ниве, но тем не менее трудно воздержаться от этого. Благодаря Божия неоценимого дорога для нас, и чем ближе мы будем к Господу, тем успешнее выполненное вверенное нам служение. Из всех средств, данных нам Богом, нет более могущественного, чем молитва. Наше обретение не сравнится с тем духовным развитием, которое мы можем получить в молитвенном общении с Господом. Мы выраставаем, делаемся могущественными и все преодолеваем нашей сердечной молитвой.

Нашей молитвы являются лучшими помощниками уже тогда, когда мы только думаем о нашей проповеди. В то время, когда другие еще отыскивают, подобно Исаю, свою дочь, мы с помощью молитвы уже найдем прекрасно приготовленное кущанье и в состоянии будем правдиво повторить слова Иакова: «Господь Бог... послал мне» — Быт. 27, 20. Мы будем хорошо писать, если все слова наши будут исходить из сердца, молитвенно обращенного к Господу: мы будем хорошо говорить, если на коленах в горячей молитве испросим у Него материала для наших проповедей. Молитва научит нас многому и поможет нам избрать должное. Она очистит наше внутреннее око и сделает нас способными познавать истину во свете благодати Божией. Ключом молитвы откроем мы сокровищницу текстов Священного Писания, подобно тому как открылся пророку Даниилу смысл Писания, когда стоял он на молитве перед Богом — Дан. 9, 3—27. Сколько многому научился апостол Петр молясь на крыше дома — Деян. 10: 9—16,

Наша сердечная комната есть лучшее место для нашего самообразования. Толкователи Библии, несомненно, — хорошие учителя, но Иисус Христос — несравненно лучше; в молитве мы неоскорбительно обращаемся к Нему и умоляем Его помочь нам. Великое дело — молитвенно вникнуть в дух текста Священного Писания и сжиться с ним. Молитва снабжает нас рычагом, посредством которого мы можем открывать великие истины. Многие изумляются, каким образом могли некоторые богословы достичь столь глубокого разумения великих тайн христианского вероучения. И разве не молитва произвела это чудо? Горячая надежда на Бога обращает тьму в свет. Постоянная, настойчивая молитва приподнимает перед нами таинственную завесу и дает нам возможность заглянуть в глубину тайн Творца.

Из этого источника, как из скалы под ударами Моисеева жезла, истекают перед нашими глазами потоки глубоких мыслей.

Лучшие и достойнейшие проповедники всегда считали молитву самой существенной частью подготовки к проповеди.

Об одном служителе рассказывают следующее. Забыться о том, чтобы передать на богослужении своим слушателям то, что с таким трудом было выработано им, он никогда не выступал с проповедью без предварительного серьезного размышления и молитвы. Он весь был преисполнен любовью к Господу, его проповедь была верной передачей прочувствованных и действительно пережитых им впечатлений. Всякое дело начиналось у него с обязательного приготовления прежде всего самого себя, своей души.

Молитва поддерживает нас и при произнесении проповеди. Ничто не может так хорошо настроить нас на поучение других, как беседа с Богом. Никто не в состоянии так поучать познанию истины, как тот, кто вымолит ее у Бога.

Об известном проповеднике рассказывают, что он изливал свое сердце в проповеди и молитве. Его молитвы и увещания были столь искренними, жизненными и полны такого святого ревения, что всецело покоряли слушателей; он буквально стаивал в любви к ним, так
что смягчались и растворялись даже самые чёрные сердца.

Никогда не обладал бы он этой мощной силой растворять сердца, если бы его собственная душа не была растворена горячим молитвенным общением с воскресшим Господом. Захватывающее, поражающее душу слово, в котором нет ничего притворного, но только искреннее чувства, может быть лишь следствием молитвы. Никакое красноречие не может сравниться с красноречием сердца и ни в какой школе нельзя научиться ему, как только у подножия креста Христа.

Молитва, может быть, не сделает нас красноречивыми по человеческому понятию, но она даст нам красноречие для передачи истины, потому что мы будем говорить от сердца. А разве это не наилучшее красноречие? Оно низводит необъятный огонь наше жертвенное приношение и этим показывает, что наша жертва принятия Господу.

И после проповеди необходима молитва. Иначе в чем найдет успокоение добросовестный, благочестивый проповедник? Чем можем мы облегчить свою душу, как не горячей молитвой? Чем можем утешиться в наших неудачах, как не нашими воздыханиями перед Господом? И если мы в силах победить немощи наших собратов, то постараемся по крайней мере умолять Господа о них. Если мы не можем убедить наших слушателей в необходимости спасения, то мы можем оплакивать их грехи и умолять Господа помочь им. Как пророк Иеремия, можем мы сказать: «Если же вы не послушаете сего, то душа моя в сокровенных местах будет оплакивать гордость вашу, будет плакать горько, и глаза мои будут изливаться в слезах» — Иер. 13, 17. Господь внемлет горячей мольбе и своеобразно пошлет успех усердному служителю. Существует тесная связь между молитвенными подвигами и успехом дела.

«Отчего так скоро входят твои семена?» — спрашивал один садовник другого. «Оттого, что я их размножаю», — был ответ.

Мы должны размножать наши наставления добрыми делами и тогда с радостным изумлением мы увидим, как быстро они будут приносить плоды.

Итак, дорогие служители, будем молитвенниками! Тогда, если не имеем мы особых способностей, то, несмотря на это, мы все же будем иметь успех.

Повторяем, если мы справились с нашей проповедью, то как истинные служители Божии и тогда не должны прекращать молитву. Нам придется также много молиться о всех, кто просит нашего ходатаистства перед Господом. Но если даже никто и не просит наших молитв, то нам все таки всегда есть о чем молиться. Всемирно хорошенько в наших слушателях. Между ними есть больные и телесно и духовно; многие унывают, немало и таких, которые по обращению своему ко Христу снова впадают в прежнее состояние, отчаиваются и скорбят. Если мы истинные служители Божии, то мы обязаны явиться перед Его лицом и молить Его о всех душах, вверенных нам — Иез. 22, 30—31.

Проповедник, не молящийся усердно о своем деле, — не более как самонадеянный человек. Он ведет себя так, словно не имеет нужды обращаться к Богу. Какая это опасная, ни на чем не основанная гордость — воображать, что наши поучения без содействия Святого Духа могут иметь силу побуждать души раскаиваться в грехах и обращаться к Богу! Если же мы действительно смренились, то не исключается единоборство с врагом душ человеческих, не получив прежде полномочие и благословение на то от Господа. Если проповедник нерадив в молитве, то он таков и в остальном служении. Он не может понять своего назначения, не может определить ценность души человеческой и постигнуть смысл слова вечность. Он подобен, наемнику, увлекающемуся делом проповеди, или лицемеру, забывшему похвалу людской — Ин. 10, 12—13. Он не может принадлежать к числу тех деятелей, которые глубоко пашут и собирают обильную жатву. Он носит лишь имя проповедника, но на самом деле он духовно мертв. Он хромает в своем хождении, подобно расслабленному из притчи, у которого одна нога была короче другой, — потому что его молитва короче его проповедей.

Нам всем следует хорошою испытать самих себя — 2 Кор. 13, 5. Если кто-либо из нас утверждает, что он молится, сколько должно, то можно легко усомниться в его словах. Немногие из нас могут сравнить себя с благословенным
служителем, о котором уже шла речь выше. «Он вставал,— свидетельствует его жена,— около четырех часов утра и до восемь часов проводил время в молитве, духовном размышлении и пении псалмов, что доставляло ему великое наслаждение. Он упражнялся в этом каждый день. Иногда он на целые дни оставал все свои дела, удалялся куда-нибудь и предавался молитвенным подвигам». 

Как много теряем мы из-за нашего нерадения к молитве! Как бедны мы в сравнении с тем, чем могли бы быть, если бы жили в более тесном общении с Богом. Бесполезны тут наши жалобы и всевозможные оправдания: гораздо полезнее будет твердо решиться исправиться в будущем. Мы обязаны это сделать. Тайна успеха нашей духовной деятельности носимо, скрыта в молитвенной силе. 

Драгоценное благословение, о котором молит Господа каждый служитель, есть нечто неописуемое и ни с чем не сравнимое. Его легче почувствовать, чем увидеть словами. Это — роса Господня, это — ощущение близости Господа, это — «помазание от Святого» — 1 Ин. 2, 20. Проповедник прекрасно чувствует присутствие этого помазания, да и слушатели также замечают, есть ли оно у проповедника.

Если проповедник напусканной теплотой чувства старается возбудить хорошее настроение у слушателей, то он просто вводит их в заблуждение. «Показывать притворное умиление,— говорит Ричард Сисель,— недостойно проповедника Евангелия и это легко может быть обнаружено; действительно чувствовать и переживать его — лучший и легчайший путь к сердцам слушателей». Помазание есть нечто такое, чего нельзя воспроизводить самому, а между тем оно крайне необходимо и драгоценно для проповедника, если он хочет назидать слушателей и приводить их ко Христу. Эта тайна также открывается нам во время наших молитвенных подвигов. В это время нисходит на нас благодать Господня, и мы ощущаем небесное благоухание, оживляющее наше сердце. Наш дух делается необычайно воспринимчивым, как цветок, открывающий солнцу свои лепестки. Уединение, которого некоторые люди совсем не могут выносить вследствие их внутренней нищеты,— такое уединение для благоразумных и мудрых дорого всего.

И все же, как ни драгоценен дар слова, но в некотором отношении упражнение в безмолвии намного выше. Спокойное рассуждение, безмолвная молитва, не напоминающее громкого выражения востор-ги — вот где находятся драгоценнейшие благословения и алмазы мира. Поэтому не будем лишать наши сердца этих сокровищ. Будем постоянно находить время для уединенной молитвы, тогда мы будем в силах совершать дела, достойные бессмертвы.

Оставление первой любви

«На имею против тебя то, что ты оставил первую любовь твою. И так, вспомни, и кайся, и твори прежние дела; а если не так, скорее приди к тебе и едишь светильник твой с места его, если не покаяешься» — От. 2, 4—5.

Поддерживать горение семи лампад стоящего в святилище золотого светильника, поправлять их было одной из обязанностей ветхозаветного священника. Теперь же мы видим нашего великого Первосвященника, ходящего среди семи золотых светильников. Облаченный в царское и священническое одеяние, Он возжигает эти светильники, подливает священное масло в них и удаляет нагар, препятствующий яркому свечу.

Наш Господь внимательно слушит за церквами, которыми являются эти семь золотых светильников. Никто не знает состояния церквей так, как знает это Иисус Христос. Он ежедневно заботится о них, ходит среди них и держит их слушателей, как звезду, в Своей деснице. Он не сводит взора с церквей, поэтому знает их труд, их терпение и грехи. Его очи,— как пламень огненный, так что Он видит с прощательностью, разорочивостью и точною, недоступной никому другому.

Господь наш с горечью замечает недостатки Своей Церкви. Однако вместе с недостатками Он видит в ней и много хорошего. Послание начинается с одобрения: «Знаю дела твои и труд твой, и терпение твое, и то, что ты не можешь сносить разрывных» — От. 2, 2. Не будем
думать, что наш Возлюбленный не видит красот Своей Церкви. Напротив, Он на-
слаждается ими. Он видит их там, где мы порой не замечаем того, что достойно
восхищения. Иисус Христос видит нашу жизнь, нашу ревность и нашу искренность,
что так хорошо в Его очах. Он види
все хорошее в нас. Когда Он испытыва
ет наши сердца, то не оставляет без
взгляда наше малейшее благо жела
ние, малейший огонек веры и любви. Он
говорит: «Знаю твои дела».

Но, увы! Рядом с усердием и рев"
ностой Господь замечает, что ересь
не оставляет первую любовь, а это велейчайший недостаток. Разве это так опасно?
Да, это большая опасность, ибо Церк
ковь есть невеста Христа, и для невесты
оставление любви означает оставление
всего. Напрасно будет говорить женщина, что
она послушна и усердна, если любовь к
му исчезла из ее сердца; она не смоче
ет выполнить своих обязанностей, по
этому что лишалась основы супружеской
жизни. Так и наша любовь к Христу яв
ляется самым важным венцом и сущност
ью нашей духовной жизни. Церковь не
имеет права быть Церковью, если у нее в
сердце нет любви к Христу или если ее
любовь охладела.

Горе тому, кто оставил первую лу
бовь! «Господи, помилуй нас и прости
нас!» — да будут эти слова нашей несмеш
ленной мольбой — Ис. 33, 2. Большой
потеря, чем потеря любви, не существует.
Кто потерял любовь, тот потерял все.
Потеряв любовь, мы теряем и силу, и
мир, и радость, и святость.

Но посмотрим, что нам советует наш Спаситель. Его предписание выражается
тремя словами. Первое слово — вспомни.
Господь советует нам прежде всего вспомнить, какова была наша первая
любовь, и сравнить с ней наше теперь
нее состояние. Тогда нас ничто не раздел
яло с Господом — он был нашей люб
овью, нашей радостью, нашей жизнью,
а теперь иное радости пленило наше
сердце. Как должно быть нам стыдно,
когда мы осознаем все это. Раньше мы
никогда не утолялись ни слушанием проповедей о Христе, ни служением Ему; постоянное чтение Библии, много проповедей, много молитвенных сбор
ний и, однако же, всего этого не было
слишком много для нас. Теперь же нам
кажется, что проповеди стали очень длиными, богослужения неинтересны
ми; свою ослабевшую жажду мы подчас
пытаемся возбудить новинками. Как же
все это произошло? Раньше мы были
всем довольны, за все благодарили Гос
пода. В болезни, в беде, при смерти — мы
продолжали любить Его. Господь вспо
минает эту преданность и сожалеет о
потере ее, Он говорит через Слово Свое:
«Я вспоминаю... о любви твоей, когда ты
была невестою, когда последовал за
Мною в пустыню, в землю незасеянную» — Иер. 2, 2. Тогда для нас ничего не
было слишком тяжелым или слишком
трудным. Вспомним же наши обеты, сле
зы, счастливые воссторги тех дней; вспомним и сравним с нашим теперь
ним состоянием.

Следующее слово предписания — по
кажись. Слово, подходящее к грешникам,
подходит и к оставившим свою первую
любовь к Нему. Разве Иисус Христос не
заложил нашей любви? Разве Он стал
менее прекрасным, менее добрым и неж
ным — Пс. 44, 3? Ведь Он любит нас
не меньше, чем любил вначале; и без
Него мы не можем иметь надежды на
спасение. Нам необходимо покаяться в
том огорчении, какое мы причинили
Господу, оставив свою первую любовь
к Нему.

Христос повелевает: возвратись! «По
кайся и твори прежние дела». Ведь лю
бовь наша проявляется в делах, а дела
первой любви как нельзя лучше харак
теризуют ее. Каждый христианин, который
оставил первую любовь, должен покаять
ся, вернуться к делам любви, а не огра
ничиваться одними сожалениями о ее
потере.

Медленное пробуждение любви в ве
рующем почти невозможно. Любовь к
Христу очень часто является любовью
с первого взгляда, — как только мы уви
дели Его, мы тотчас пленились Им. Если
мы остались, то самое лучшее — устре
мить не Его взор и созерцать Его, пока
не всхлипнем: Душа моя растянула во
мне, когда Возлюбленный говорил со
мою — Песн. 5, 6. Радость о Господе
мгновенно возвратит на первое место в
нашей душе первую любовь к Нему.

Господь Иисус Христос убеждает по
кайтесь, говоря серьезные слова предос
тережения: «Скоро приду к тебе и сдви
ну светильник твой с места его, если не поканаешь». Если оставлена первая любовь, то Церковь остается во мраке. Светильник — символ полезности. Если в нас не стало любви, то утрачена и наша полезность. Если мы теряем первую любовь, то сами погружаемся в духовный мрак и можем даже потерять и само имя христианина. Если мы не хотим остаться без света Божия, то нам необходимо пребывать в Христе и любить Его все больше и больше.

Далее Спаситель дает обетование, и оно звучит чудно: «Побеждающему дав вкушать от древа жизни, которое посреди рая Божия» — От. 2, 7. Грех ставит между нами и древом жизни ангела с пылающим мечом; любовь же Христова угашает пламень этого меча, и ангел зовет нас в заповедную часть Божьего рая, где мы познаем Господа, как мы познали Им, где Его любим так, как мы возлюблены Им — 1 Кор. 13 глава. Но и теперь наша любовь в ответ на любовь Господа Иисуса создает сладчайшую музыку. Никакая радость земная не может сравниться с тем блаженством, какое мы находим, пребывая в любви Христовой. Истинное наслаждение любить Того, Кто «есть первый и последний» — От. 1, 17. Окаждение любви приносит горечь и делает нас слабыми, бессильными и склонными к падению. Но истинная любовь есть предвкушение славы. Взглянем же на сияющие, славные, вечные высоты, куда Господь силою Духа Своего Святого ведет верных Своих, и будем пребывать в Его любви — 1 Кор. 14, 11.

Р. К.
«Стараясь сохранять единство духа в союзе мира» — Еф. 4, 3.

РОЖДЕСТВЕНСКИЕ И НОВОГОДНИЕ ПОЗДРАВЛЕНИЯ, ПРИСЛАННЫЕ В АДРЕС ВСЕХ

Президенту Василию Е. Логвиненко, генеральному секретарю Алексею М. Бычкову, заведующему Международным отделом Алексею Н. Стояну.

Дорогие братья во Христе!

Я и мои коллеги шлем вам в эти рождественские дни наш горячий христианский привет. Мы радуемся, что «Слово стало плотью и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу как единосущного от Отца» — Ин. 1, 14.

Оглядываясь на 1987 год, мы благодарим Господа за тот труд, который Он совершил в ваших церквах. «Благодарю Бога моего при всяком воспоминании о вас... Будучи уверен в том, что начавший в вас доброе дело будет совершать (его) даже до дня Исуса Христа» — Флп. 1: 3, 6.

Мы также благодарны Ему за то, что наметился прогресс к миру в нашем мире, и мы по достоинству оценили вклад христиан в Советском Союзе в молитвы и труд для мира. Мы радуемся, что можем полагаться на Господа и в будущем, и мы молимся о том, чтобы Он благословил вас для благовестования Евангелия благодати Господа. Мы также молимся о том, чтобы нам иметь возможность продолжить наше личное общение с вами. Пусть Господь благословит вас в вашем стремлении быть верными Ему последователями.

Ваш брат во Христе Билли Грее

* * *

Председателю Всесоюзного совета евангельских христиан-баптистов Василию Ефимовичу Логвиненко

Дорогой о Господе брат!

Сердечно поздравляю Вас с праздником Рождества Христова, несущим всем людям небесную радость, ибо совершалась «великая благости тайна — Бог явился во плоти» — 1 Тим. 3, 16.

Мы молитвенно прославляем это величайшее событие и исповедуем, что Божественное сходило человека «причастику Божеского естества» — 2 Пет. 1, 4, положило начало нового Адама.

Да исполнит нас пришедший на Землю Сын Божий Своим миром, милосердием и любовью и да споспешествует Он нашему труду во славу Его, и да будет наступающее новое Лето благодати Господней временем благодатного мира для всех народов Земли, чашших мира без оружия и войн.

Усердно молюсь Богомладенцу Христу о даровании Вам доброго здоровья на многие годы и благословленного успеха в Вашем высоком служении.

«Слава в вышних Богу, и на земле мир, в людях возведении» — Лк. 2, 14.

С неизменной братское к Вам о Господе любовью — Пимен,
Патриарх Московской и всея Руси
Генеральному секретарю ВСЕХБ
Алексею Михайловичу Бычкову

Дорогий во Христе брат!
С чувством братской о Христе любви сердечно поздравляю Вас с великим праздником Рождества Христова.
Ныне весь христианский мир возносит хвалу и благодарение Богу Великому и Дивному — Дан. 9, 4, Который «послав в мир Единородного Сына Своего» — 1 Ин. 4, 9.
В душевной радости, творчески прославляя Рождество Господа нашего Иисуса Христа, братски желаю Вам многих милостей от Воплотившегося Богомладенца.
Грядущее новолетие благости Божией да будет для всех нас временем мира и благодеятствия.

С сердечной о Христе родившемся любовью Филарет, митрополит Минский и Белорусский, председатель отдела Внешних церковных сношений Московского патриархата

* * *

Всесоюзному совету евангельских христиан-баптистов
председателю В. Е. Логвиненко

Христос рождается!
В эти святые дни, когда «лишает ангелы на небеси и радуются люди на земле», примите мое самое сердечное поздравление.
Молитвенно желаю Вам, чтобы Господь в Своем бесконечном милосердии сделал наступающий юбилейный 1988 год годом плодотворного пастырского служения и утвердил в наших сердцах веру, надежду и любовь. Желаю Вам и всем верующим обильных милостей от Господа нашего Иисуса Христа.

С любовию во Христе Макарий, архиепископ Ивано-Франковский и Коломыйский

Пресидиуму Всесоюзного совета евангельских христиан-баптистов
Сердечно поздравляю Вас с великим праздником Рождества Христова.
Да дарует Господь, чтобы настоящий праздник Люби и Мира еще более приблизил благословенное время христианского единения, братства народов и мира.
Молитвенно желаю Вам в Новом году здороы, помощи Божией в Ваших трудах на благо Церкви Христовой.

Э. Местерс
архиепископ евангелическо-лютеранской церкви Латвии

* * *

Председателю Всесоюзного совета евангельских христиан-баптистов
В. Е. Логвиненко

Уважаемый господин председатель!
В пророчестве Исайи говорится о Князе мира, о том, что «умножению вла-
ПОСЕЩЕНИЕ ПРЕДСТАВИТЕЛЯМИ ВСЕСОЮЗНОГО СОВЕТА ЕВАНГЕЛЬСКИХ ХРИСТИАН-БАПТИСТОВ НОРВЕГИИ

В течение недели, с 23 по 30 января 1988 года, генеральный секретарь ВСЕХБ А. М. Бычков и заместитель заведующего Международным отделом Н. Н. Зверев находились в Норвегии в качестве гостей Норвежского библейского общества.

Братья приняли участие в Библейской неделе, проходившей с 24 по 31 января. Они имели братские встречи с руководителями ряда церквей и с членами Совета посещений и руководителями национального Библейского общества.
Библейское общество в Норвегии представляет собой одно из самых крупненых межцерковных объединений. В него входят все церкви страны, а также христианские ассоциации и миссионерские общества.

В программу Библейской недели входили богослужения в крупных и малых городах страны, посвященные темы Библии. А. М. Бычков и Н. Н. Зверев приняли участие в богослужениях в Осло, Бергене, Ставангер, Фредрикстаде и Хамаре. На этих общениях брат А. М Бычков выступал со словом на тему «Библия в нашей стране сегодня».

Поездка наших братьев по Норвегии широко освещалась в прессе, большой интерес у норвежцев вызвали интервью с братьями, в которых они освещали положение церквей и говорили о роли Библии в жизни нашего братства.

А. М. Бычков и Н. Н. Зверев имели полезные дискуссии с руководителями норвежских церквей: с епископом города Осло доктором А. Аарфлютом, с епископом города Бергена доктором П. Ленингом, а также с деканами кафедрального собора в Осло Б. Матисеном и в Фредрикстаде Э. Футнером.

Кроме того, наши братья имели встречи с членами Совета норвежской церкви по международным контактам, с Ассоциацией пасторов Норвежской церкви и с руководством Союза баптистских церквей. В ходе этих встреч было удельено большое внимание жизни церквей в нашей стране, взаимоотношениям между различными церквами, а также переводам, печатанию и распространению Библии.

Затрагивались вопросы, связанные с предстоящим празднованием тысячелетия крещения Руси и тем влиянием, которое христианство оказало на историю нашей страны.

А. М. Бычков и Н. Н. Зверев познакомились и с деятельностью основных духовных школ, а именно: Свободного факультета богословия в Осло, на котором в настоящее время проходят богословскую подготовку более восьмидесяти процентов пасторов Норвежской церкви; Баптистской духовной семинарией и колледжем в Осло, Библейским колледжем и школой миссии и благовестия.

В своих сообщениях о жизни церквей Союза евангельских христиан-баптистов А. М. Бычков и Н. Н. Зверев отмечали, что в последние годы было открыто около трехсот пятидесяти новых церквей.

Поездка в Норвегию была насыщенной и полезной. Она позволила наладить контакты с Объединенным библейским обществом и с другими христианскими объединениями и церквами.

31 января наша делегация возвратилась в Москву.

А. М. Б.

ХРОНИКА

Очередное заседание Генерального совета Европейской баптистской федерации проходило с 30 сентября по 6 октября 1987 года в городе Санта-Севера в Италии. В его работе приняли участие руководители национальных союзов баптистов Европы, члены Исполкома ЕБФ, а также гости из Соединенных Штатов и Иордании.

От Всесоюзного совета евангельских христиан-баптистов в этой встрече участвовали А. М. Бычков, Г. И. Комендант и В. К. Гаркуша.

В ходе работы Генерального совета были заслушаны доклады президента ЕБФ Пьера Бенси, генерального секретаря ЕБФ Кнуда Вумпельмана, а также отчеты руководителей отдельных комиссий.

Большое внимание было удалено подготовке конгресса Европейской баптистской федерации, который будет проходить в Будапеште с 26 по 30 июля 1989 года, и конгресса Всемирного союза баптистов, имеющего быть в июле 1990 года в столице Южной Кореи Сеуле.

Генеральный совет поддержал назначение Дж. Д. Хоппера на должность президента Богословской баптистской семинарии в Рюшликоне, Швейцария.
В заключение работы Генерального совета были выработаны и приняты решения: женщины в церковном руководстве, резолюция по ядерному разоружению; резолюция по проблемам миграции, беженцев, расизма и другие.

Кроме того, состоялось избрание нового руководства Европейской баптистской Федерации. Президентом ЕБФ на 1987—1989 годы был избран Василий Таллоц, генеральный секретарь Союза баптистов Румынии; вице-президент ЕБФ на этот же срок был избран генеральный секретарь Союза баптистов Шотландии Питер Барбер. Президентом женского отдела Европейской баптистской федерации избрана сестра Джулия Геро из Венгрии.

Члены нашей делегации, помимо всего прочего, имели беседы с руководителями Союза баптистов социалистических стран, а также с делегациями из ФРГ, Швеции, Италии, Иордании и Соединенных Штатов, в ходе которых состоялся обмен информацией о деятельности союзов и обсуждались вопросы дальнейшего сотрудничества.

По окончании работы Генерального совета его участники посетили несколько церквей и приняли участие в богослужениях.

* * *

Во второй половине сентября 1987 года старший пресвитер по Московскому и другим областям В. Л. Федичкин находился в Анголе.

Во время пребывания в этой стране В. Л. Федичкин имел беседу с генеральным секретарем Союза баптистов Анголы пастором Л. Педро и другими членами совета. Ангольские братья рассказали о возникновении евангельско-баптистского движения и о жизни церквей в настоящее время.

Духовное пробуждение в Анголе началось в 1922 году в результате работы благовестников, прибывших из Англии. В 1926 году возникла вторая ветвь баптистского движения от миссионеров из Бразилии. Таким образом, до 1985 года в Анголе существовало два союза баптистов.

В 1984 году после завершения богословского образования Л. Педро начал объединять небольшие группы верующих, рассеянных в основном в северных районах страны. В результате возник Свободный союз баптистов, который в настоящее время объединяет около двенадцати тысяч человек. Союз имеет несколько отделов: пасторский, евангелизационный, финансовый и другие. Верующие проводят активную благовестническую работу среди своих соотечественников, а также оказывают посильную материальную помощь престарелым, больным, сиротам и беженцам.

Союз баптистов Анголы входит в Национальный совет церквей, объединяющий шестнадцать церковных организаций.

Церкви Анголы, включая баптистов, лютеран, методистов, пятидесятников, реформатов и другие, в сложной ситуации, сложившейся в стране, осуществляют большую социальную работу. Они организуют школы, больницы, дома для престарелых, сирот и инвалидов.

Всесоюзный совет евангельских христиан-баптистов направил Свободному союзу баптистов Анголы помощь в виде медикаментов.

На утреннем воскресном богослужении в центральной баптистской церкви Луанда состоялось врученное этого дара руководству союза. Все присутствовавшие, и их было более двухсот человек, восторженно выразили свою благодарность верующим нашего союза за дар любви.

В. Л. Федичкин также принял участие в богослужении и ответил на вопросы верующих, которые касались жизни и деятельности церквей в нашей стране.

* * *

В октябре 1987 года по приглашению Всесоюзного совета евангельских христиан-баптистов в нашей стране находился генеральный секретарь Союза баптистов ФРГ Г. Рудзинс с супругой. По приезде в Москву гости имели встречу с руководящими братьями. В состоянии беседы Г. Рудзинс рассказал о деятельности возглавляемого им союза. Гости также приняли участие в богослужении в Московской церкви.

Затем в сопровождении И. Б. Била-
са делегация совершила поездку по стране. В посещаемых городах гости разделяли общение с братьями и сестрами по вере и имели беседы со служителями церквей.

В Одессе, куда гости прибыли из Киева, их тепло встречали председатель ВСЕХБ В. Е. Логвиненко, находившийся там на отдыхе, старший пресвитер по Одесской области А. М. Цап, пресвитер церкви Е. З. Иванов и другие братья и сестры. После устройства в гостинице гости посетили церковь по улице Серова, 34 и приняли участие в богослужении. Сестра Г. Рудзюл привезла привет от церкви Западной Германии, а брат Г. Рудзюл произнес проповедь.

Вечером гости из ФРГ посетили церковь в поселке Щеченко-2. Г. Рудзюл произнес проповедь о единстве народа Божия во Христе и особо отметил важность любви и доверия в наших отношениях друг с другом. По окончании богослужения гости разделили Вечерю любви — агапе — в доме пресвитера церкви В. Н. Гавеловского.

Находясь в Одессе, гости также посетили Духовную семинарию РПЦ. Они были приняты ректором семинарии А. Н. Кравченко, который рассказал об учебной программе, преподавательском составе и ответил на вопросы гостей.

Перед отъездом гостей была устроена прощальная трапеза в молитвенном доме. Общение прошло в атмосфере любви и доверия. В заключение гостям были вручены памятные подарки.

По прибытии в Москву гости ня встретили с членами Президиума ВСЕХБ. В братской беседе они поделились богатыми впечатлениями, которые получили во время посещения церквей и поездки по стране.

* * *

Ежегодная конференция молодежного комитета Европейской баптистской федерации состоялась 13—20 января 1988 года в Гренобле, Франция. В работе конференции принимали участие двадцать шесть представителей пятнадцати Союзов баптистов Европы.

О со Всесоюзного совета евангельских христиан-баптистов на этой встрече при- сутствовали А. В. Савельев, Е. С. Гончаренко и А. П. Козынко.

На заседаниях были заслушаны доклады председателя молодежного комитета пастора У. Кюне, ФРГ, секретаря молодежного комитета и членов Исполкома молодежного комитета. В докладах отмечались следующие направления в деятельности молодых верующих: укрепление связей между церквами и союзами, воспитание молодежи, участие в решении экологических, миротворческих и других проблем, волнующих людей во всем мире.

На заседаниях также уделялось внимание подготовке к предстоящей Всеирской конференции молодежи Всеирного союза баптистов, имеющей быть в Глазго, Шотландия, летом 1988 года.

О деятельности Европейской баптистской федерации в прошедшем 1987 году рассказал генеральный секретарь ЕБФ Кнут Вумпельман.

Во время заседаний представители различных баптистских союзов обменивались информацией о работе молодежи. Члены нашей делегации рассказали о жизни молодых верующих в наших церквах и о семинаре молодых служителей, состоявшемся в декабре 1987 года в Москве.

В ходе работы конференции были проведены выборы нового состава Исполкома молодежного комитета Европейской баптистской федерации. Президентом молодежного комитета был избран Асберн Бакеволь из Норвегии, вице-президентом — Христиан Хемленгер, Франция; секретарем-кандидатом избран Нико Вевер из Голландии.

В заключение работы конференции был принят итоговый документ, в котором отмечалась важность более широкого вовлечения христианской молодежи в жизнь церквей и более полного ее участия в социальной деятельности. В пункте, касающемся вопросов мира и разоружения, сказано, что подписание договора о сокращении ракет средней и меньшей дальности руководителями Советского Союза и Соединенных Штатов послужило созданию более благоприятной политической ситуации в Европе и во всем мире. Эти позитивные изменения необходимо использовать для продолжения процесса разоружения.
вплоть до полной ликвидации ядерного оружия.

После окончания конференции братья и сестры приняли участие в богослужениях в ряде баптистских церквей. Они выступали с приветствиями и проповедями и имели беседы с верующими.

21 января наши братья возвратились в Москву.

* * *

18—22 января 1988 года в Хиршхух-Шторхов, ГДР, состоялась конференция христиан, представляющих церкви Восточной Европы. Тема конференции была сформулирована так: «Стремиться к справедливости, творить мир, жить в гармонии со всем творением». В конференции приняли участие пятнадцать женщин, включая президента Экуменического форума христиан Европы Дж. Мейланд.

Союз евангельских христиан-баптистов на этой встрече представляли Т. И. Орлова и В. И. Кадаева.

Основной доклад сделал профессор А. Эберта из Чехословакии. Прежде всего он подчеркнул важность программы Справедливость, мир и целостность творения, осуществляемой Всемирным советом церквей. На основании текстов из Ис. 59, 29—30 и Рим. 8: 21, 23 докладчица отметила, что трех разделили людей с Богом, разобщил друг с другом и нанес раны всему творению. Творить мир в библейском понимании — это и в мире, где существует несправедливость и накоплены большие количества губительного оружия, — весьма трудная задача, но Господь побуждает нас делать это.

Анализируя поиски мира христианами в прошлом, А. Эберта остановилась на идее немецкого богослова Д. Банхофера о созыве Вселенского собора по вопросам мира, которую он высказал еще в 1934 году.

Работа конференции продолжалась в трех рабочих группах по темам: справедливость, мир и целостность творения. Эти взаимосвязанные темы были рассмотрены в контексте с заповедями блаженства — Мф. 5, 1—12. Перед началом работы в группах региональный секретарь А. Шонхер, ГДР, сделал вступление, в котором дала основные направления для размышлений. В частности она сказала, что блаженство, о котором говорит Христос в Нагорной проповеди, прежде всего относится к нашему внутреннему человеку. Но евангельское учение имеет прямую связь с действительностью. И христиане осуществляют эту связь посредством веры и исполнения заповедей Христа. Заповеди блаженства не только служат руководством в нашей повседневной жизни, но и наполняют смыслом нашу деятельность и избавляют нас от страха перед реальностью. Они также устанавливают правильное соотношение между духовными и материальными ценностями. Творить Божий мир означает жить христианской жизнью в конкретных социально-исторических условиях, так чтобы мир пребывал не только в наших сердцах, но и вокруг нас. И еще очень важный момент: сотворить мир невозможно без любви.

На основании всестороннего обсуждения предложенных тем и освещения деятельности церквей каждая рабочая группа составила отчет. В ходе работы конференции было принято коммюнике.

На одном из вечерних заседаний состоялся обмен информацией о деятельности верующих женщин в различных церквях. Члены нашей делегации рассказали об участии сестер в жизни церквей нашего братства.

Кроме всего прочего, перед участвующими конференции выступил модератор синода Федерации протестантских церквей ГДР доктор Геблер. Он приветствовал сестер словами апостола Павла из 1 Кор. 3, 11: «Никто не может положить другого основания, кроме положенного, которое есть Иисус Христос», и рассказал о деятельности протестантских церквей.

23 января делегация возвратилась в Москву.

* * *

31 января 1988 года от инфаркта сердца на 59 году скончался президент Совета свободных церквей и член Парламента Венгрии Езеф Сакач.
Прервалась жизнь видного религиозного и общественного деятеля дружественной нам страны.

5 февраля на центральном кладбище в городе Будапеште состоялись похороны брата Езефа Сакача.

Более трех тысяч человек пришли на траурное служение. Торжественно звучит пение сводного церковного хора у ритуального здания на кладбище. Колеблется пламя семи больших светильников. Здесь присутствовали руководители всех церквей и религиозных объединений Венгрии, представители Правительства Венгрии, зарубежные гости.

Для участия в похоронах от ВСЕХБ прибыли А. М. Бычков и Н. Н. Зверев.

А. М. Бычков выступил от имени ВСЕХБ и Всемирного союза баптистов, а также Европейской баптистской федерации. Обращаясь к присутствующим, он сказал: «Выдающийся труженик на ниве Господней оставил нас. Иисус Христос отозвал Его в Свои вечные обители. Слово Божие говорит: «Благословенные, умирающие в Господе; идите, говорят Духу, и вы вступите в руки своих, и дела их идут вслед за ними» — От. 14, 13.

Сегодня мы благодарим Бога за жизнь и служение брата Езефа Сакача, который внес большой вклад не только в развитие дела Божия в Венгрии, но и во всем мире. Примирение человека с Богом и человека с человеком было лейтмотивом его служения. Он многое сделал для укрепления и углубления дружбы и сотрудничества между церквами Венгрии и нашей страны.

Под его руководством были подготовлены библейские обоснования митрополической деятельности для многих международных конференций, в том числе и для Межрелигиозных конференций в Москве в 1977 и 1982 годах.

Господь благословил его быть представителем всего народа Венгрии. Вот почему мы благодарим Бога за жизнь и служение нашего дорогого брата и друга Езефа Сакача.

Уважаемая сестра Езефа, сестра Мойки! Тридцать три года вы шли вместе в жизни и служении Богу и людям. Даже в тяжелые годы вы не унывали. Все мы идем к вечности.

Для нас Иисус Христос — путь, истина и жизнь. Он дарует нам небесный дом и жизнь вечную. И тогда мы во всей полноте поймем значение слов апостола Павла: «Для меня жизнь — Христос и смерть — приобретение» — Флп. 1, 21.

Траурная процессия медленно движется к месту захоронения.

И невольно вспоминаются слова: «Одним цветком земли беднее стала, одной звездой богаче небеса».

На братской трапезе в память почитавшего зарубежных гостей выразили свои соболезнования супруги почитавшего и Совету свободных церквей Венгрии.

Несущих землю в малых ящиках — представляет собой исключительно красивый вид камня, который можно видеть в любое время года. Камни бывают разного цвета, но самые популярные — это ярко-красные и синие камни, которые имеют мраморное строение.

С 8 по 20 февраля 1988 года по приглашению Всесоюзного совета евангельских христиан-баптистов в нашей стране находилась делегация Северо-амERICANской баптистской конвенции из Соединенных Штатов. В ее состав входили пасторы Р. С. Траасон, Дж. Т. Унгейт, Л. Ю. Том, сестры Г. Дж. Шитаки и Э. М. Финкел.

9 февраля гости приняли участие в утренней молитве сотрудников канцелярии. Выступивший с приветственным словом пастор Л. Ю. Том передал приветы и рассказал о жизни церкви, входящих в Северо-амERICANскую баптистскую конвенцию.

В этот же день гости имели беседу с В. Е Логвиненко, А. М. Бычковым и другими братьями, в ходе которой состоялся обмен информацией о деятельности союзов.

10 февраля гости имели встречу с участниками заседания Президиума ВСЕХБ, который в это время проходил в Москве.

Вечером члены делегации приняли участие в богослужении в Московской церкви.

Первыми с приветственным словом к собравшимся обратился пастор Р. С. Траасон. Он передал приветы от церквей Северо-амERICANской баптистской конвенции и сказал: «Надеемся, что с вами мы сможем общаться и вместе работать над решением важных вопросов для нашего Тезиса. Мы призываем вас к активной жизненной позиции и с уважением относимся к вашей работе.

Мы с нетерпением ждем новых встреч с вами и надеемся, что наши взаимодействия будут полезны для всех нас. Мы молимся о вашем благополучии и успехах в ваших делах, и считаем, что ваша работа важна для нашего общества и самого Божьего царства.»

53
Сила Божьей любви сильнее всех противных сил, она дарует жизнь миру. Своим Словом Господь вызвал к бытию все видимое и невидимое, и Его Слово держится вся Вселенная. И Слово Его пребывает с нами — Ин. 1: 1, 14.
«Жизнь явилась,— свидетельствует евангелист Иоанн,— и мы видели и свидетельствуем, и возвещаем вам сию вечную жизнь, которая была у Отца и явилась нам» — 1 Ин. 1, 2. Эта жизнь явилась в мир в лице Сына Божия Иисуса Христа. «В Нем была жизнь, и жизнь была свет человеков» — Ин. 1, 4.
Поразмыслим о чуде воскресения Христа. Своей силой Бог Отец воскресил Его из мертвых. Он «воскрес и нас силою Своей» — 1 Кор. 6, 14.
Господь может в мертвое тело вдохнуть жизнь. Сын Божий был распят руками беззаконных людей на кресте Голгофы. Он томился жаждой, истекал кровью и, наконец, похил. Его Тело было бежно снято с древа страданий преданными Ему людьми и приготовлено к потреблению по восточному обычаю. Они умостили тело Спасителя благовенными и положили в новом гробе.
Однако на третий день рано утром святые жены вновь пришли ко гробу, чтобы завершить помазание Господа. Они знали, что тело их Учителя уже три дня находится в гробе и по времени уже должно подвергнуться тление. Но когда они пришли к пещере, то увидели, что камень отважен от ее входа, и Христа не было в гробнице. Божественная жизнь вошла в Его безжизненное тело и воскресла Его — Лк. 24, 1—6.
Воскресением Иисуса Христа Отец Небесный возродил и нас от мертвых дел к упованию живому и ожидал в плен силою Своей благодати — 1 Пет. 1, 3; Еф. 2, 5.
Сила греха влечет людей, она истощает душу и тело и в конце концов приводит к смерти. Наших сил недостаточно, чтобы противостоять греху. Когда мы осознаем это, мы обращаемся за помощью к Богу.
Возможно, ваши близкие, сыновья, дочери, внуки находятся во власти неверия и пороков. Евангелие возвещает, что Господь силен изменить жизнь тех, кто приходит к Нему с верой. Пусть
еще многие познают силу Божию в своей жизни.

Иисус Христос жив!»

В заключение Р. С. Традсон обратился к слушателям с пасхальным приветствием на русском языке: Христос воскрес! Христос воскрес! Христос воскрес!

После пения хора выступил пастор Дж. Т. Уинтергут, президент национального служения Северо-американской баптистской конвенции. В основание своей проповеди он прочитал текст из книги Второзакония 30, 16—19: «Вот, я сегодня предложил тебе жизнь и доброто, смерть и зло, я, который заповедую тебе сегодня — любить Господа, Бога твоего, ходить по путям Его, и исполнять заповеди Его и постановления Его и законы Его: и будешь ты жить и размножишься, и благословит тебя Господь, Бог твой... Во свидетели пред вами изрекаю сегодня небо и землю: жизнь и смерть предложил я тебе, благословение и проклятие. Избери жизнь, да бы жил ты и потомство твое».

Мы постоянно стоим перед каким-нибудь выбором. И Господь предлагает нам сделать выбор для нашего блага. Сегодня Он призывает нас сделать выбор между добротой и зло, жизнью и смертью, и этот выбор очень важный, потому что он определяет нашу вечную участь.

Приведенные пророческие слова Моисея прежде всего содержат истину, что Бог есть Податель жизни. Он предлагает людям то, чем обладает Сам. Мое сердце исполнено благодарности Господу за мою жизнь, за жизнь моих близких, за жизнь всех людей на земле.

Однако мы часто встречаемся со смертью, и это омрачает нашу радость. Но мы, христиане, обращаемся к Подателю жизни, и наша надежда возрастает, и мы избавляемся от чувства печали и одиночества — Ин. 11, 20—27.

Жизнь сложна, в мире существует насилие, угнетение и несправедливость. Ведь все это, мы склонны впадать в уныние и бездействовать. Но через эти слова, некогда изреченные Моисеем народу Божию, Господь побуждает нас к любви и заботе друг о друге.

Евангелист Иоанн возвещает о том, что Иисус Христос наполняет и обогащает нашу жизнь Собою. Он пришел для того, чтобы мы «имели жизнь и имели с избытоком» — Ин. 10, 10. Слово Божие помогает жить избыточной жизнью. Жизнь с избытоком прежде всего есть жизнь, исполненная любовью и состраданием к ближним. Будем любить друг друга, как Христос возвеличил нас! Будем любить всех людей, включая и тех, которые нас не любят.

Воля Божия такова, чтобы мы совершали этот путь вместе, Он сроднил нас во Христе и объединил в Своей Церкви. Господь призывает нас жить в любви и мире друг с другом: «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» — Ин. 13, 35. Христос освещает нас, обогащает нашу жизнь и устранил нас к небесам — Кол. 3, 1—3.

Может быть, не раз мы испытывали штормы на жизненном пути. Но Христос с нами, Он живет в наших сердцах, и в Нем мы имеем совершенный мир.

В одном негритянском песнопении есть такие слова:

Господи! укрепи мою душу
и дай мне силу идти вперед.
Ночь темна, но не бесконечно она,
шторм пронес, наступила тишина.
Аллилуя!

Жизнь во Христе глубока, она перетекает через край так, что мы можем делиться духовными богатствами с окружающими. Познавая волю Божию, будем стремиться исполнять ее в нашей жизни. Господь любит нас! Будем ободрять друг друга этими словами и поощрять «к любви и добрым делам» — Евр. 10, 24.

Будем любить друг друга и являть любовь нашим ближним, ибо «Бог есть любовь» — 1 Ин. 4, 11—12».

Богослужение закончилось пением хвалебного гимна.

За время пребывания в нашей стране американские гости в сопровождении Т. Н. Осиповой побывали в Харькове, Полтаве и Киеве.

В Харькове братья и сестры приняли участие в богослужении в трех церквах.

Находясь в Киеве, наши гости посещали канцелярию старшего пресвитера Я. К. Духовиченко; во время беседы они познакомились с жизнью церквей.
Украины и разделили общение с сотрудниками канцелярии. Кроме того, члены делегации участвовали в богослужении в церкви на улице Ямская, дом 20 и на Дарнице. Гости также познакомились с достопримечательностями древнего Киева, который является колыбелью христианства на Руси. Они побывали у памятника князю Владимиру.

По возвращении в Москву наши гости разделили трапезу с сотрудниками канцелярии. Состоялась также беседа, в которой приняли участие М. Я. Жидков и И. С. Гнеда. В заключение Л. Ю. Том сказал: «Мы встречались со многими верующими людьми и видели любовь Бога в ваших церквях. Сердца наши исполнены восторгом и благодарностью».

21 февраля делегация отбыла в свою страну.

* * *

В первой половине февраля 1988 года в нашей стране находилась делегация, в состав которой входили более ста пасторов из Федеративной Республики Германии.

Члены делегации посетили Советский комитет защиты мира, Комитет ветеранов войны, а также возложили венки к могиле Неизвестного солдата.

В воскресенье, 14 февраля, гости побывали в Загорске и познакомились с деятельностью духовных школ Русской православной церкви.

Вечером они приняли участие в богослужении в Московской церкви евангельских христиан-баптистов. С приветственным словом к собравшимся обратился пастор Сандерсон из Гамбурга, возглавлявший делегацию.

С 1 по 15 декабря 1987 года старший пресвитер по Калининской и другим областям В. А. Мицкевич в составе делегации Советского комитета защиты мира, в которую входили политические и общественные деятели, находился в Соединенных Штатах.

Делегация побывала в городах Вашингтон, Шарлотте, Чапеле, Хилле, Карборо, Дурхэм (штат Северная Каролина). В этих городах члены делегации посещали предприятия, банки, общественные организации, учебные заведения и участвовали в дискуссиях с американскими гражданами, в ходе которых они рассказывали о жизни советских людей, об их надеждах и чаяниях. В беседах с американцами затрагивались также вопросы, связанные с экономикой, экологией, философией и религиозной жизнью. Визит нашей делегации вызвал большой интерес в церковных кругах. Он также широко освещался средствами массовой информации.

Поездка делегации совпала с пребыванием в Соединенных Штатах генерального секретаря М. С. Горбачева. Многие американцы поздравляли членов нашей делегации с подписанием соглашения о ликвидации ракет средней и меньшей дальности.

В городе Шарлотта В. А. Мицкевич принял участие в утреннем богослужении в баптистской церкви, а также посетил воскресную школу и имел беседу с пасторами церкви.

В. К.
Великое Искусство — Жить Братьями на Земле

Из речи доктора Мартина Лютера Кинга, произнесенной им при вручении ему Нобелевской премии мира

Величайшим злом нашего времени явлется угроза мировой войны.

Лучшие умы наиболее развитых стран мира заняты созданием военной техники. Быстрый рост запасов ядерного оружия не приостановлен.

Тот факт, что человечество постоянно говорит о риске ядерной войны и ужасах ее последствий, о мучениях, которые она может принести с собой, не уменьшает риска возникновения такой войны. Призыв отказаться от применения ядерного оружия в случае войны может временно устранить тревогу, но он не может вселить уверенности в мире или дать какие-либо гарантии. Таким образом, вероятность вовлечения человечества в термоядерную войну на сегодняшний день остается реальным фактом. Но человеческая мудрость подсказывает, что война не может быть средством решения спорных вопросов. В прошлые времена войны приносили с собой большие разрушения и, таким образом, играли отрицательную роль в развитии общества. При современном развитии оружия массового уничтожения нельзя уже говорить, что война принесет страдания; она является угрозой существования человечества вообще.

Поэтому если мы считаем, что человечество имеет право на жизнь, то мы должны найти решение проблемы войны.

В наши дни, когда ракеты летают вокруг Земли, а баллистические снаряды прокладывают в стратосфере столь большую дорогу к смерти, ни одна нация не должна стоять в стороне от борьбы за мир.

Так называемые малые войны приносят меньше по своим масштабам человеческие страдания, но они вызывают напряженность и вселяют тревогу возможности развиваться мировой войны.

Мировая война — да сохранит нас от нее Господь! — оставит только тлеющий пепел как свидетельство того, как человеческая глупость привела мир к безжалостной, неминуемой гибели. Таким образом, если современное человечество не будет решительно выступать против войны, она превратит свое земное жилище в такой ад, который не мог себе представить даже гениальный ум Данте. Поэтому я беру на себя смелость предложить всем тем, кто меня слышит или, возможно, прочитает эти строки, без промедления сделать философию и стратегию мирного урегулирования спорных вопросов предметом реального изучения и проводить последовательно при решении всех спорных вопросов, а не пытаться о разрешении этих конфликтов путем применения силы.

Еще в древние времена имели место случаи, когда человечество находило мирное решение сложных и, казалось бы, неразрешимых проблем. Необходимо срочно положить конец войнам и расправлять между государствами, положить конец расовому неравенству для того, чтобы победить в людях страх и бессилие перед современным оружием, которое они сами же создали.

Не преуменьшая сложности проблемы разоружения и трудностей, с которыми придется столкнуться на этом пути,
думаю, что никто не будет отрицать факта, что мы не сможем достигнуть какого-либо успеха в решении этой проблемы до тех пор, пока все мы не подвернемся умственному и духовному изменению и реально не представим себя, что все, что нам сейчас кажется реальным и могущественным, на самом деле уже не реально и находится на пороге уничтожения.

Мы должны приложить максимум усилий для создания обстановки готовности, настоящего реального войны в новый мир, который пока еще возможен, в город, который будет построен и Творец которого — Господь Бог— От. 21, 1—7. Мы не построим мира на земле, если выберем другой путь. Сейчас недостаточно сказать: мы не должны вести войну. Необходимо не просто любить мир, но и бороться за него. Мы должны стоять не на позициях отрицания войны, а на позициях утверждения мира.

В греческой литературе существует очаровательная история об Одиссе и сиренах. Сирены были наделены способностью петь настолько сладко, что моряки не в силах были удержаться от того, чтобы не направить корабль на их остров. Много кораблей было захвачено на скалы, и люди забывали о своем доме, обязанностях и чести, бросались в море, чтобы попасть в руки, которые вел их к смерти. Одиссей не захотел быть завлечённым сиренами и вначале предполагал крепко привязать себя к мате судна, а команде заткнуть уши воском. Но затем он и его команда нашли лучший путь спасения: они взяли на судно прекрасного певца Орфея, чьи мелодии были сладче, чем музыка сирен. Никто не мог прислушиваться к пению сирен, когда пел Орфей.

Таким же образом и мы должны сосредоточить свое внимание не на пассивном уклонении от войны, а на активной борьбе за мир. Мы должны чувствовать, что в мире звучит более сладкая музыка, которая намного сильнее нестройных звуков войны.

Нужно найти способ повернуть движение борющихся в мире сил от состояния в гонке производства ядерного вооружения, в которой никто не может выиграть, к состоянию человеческого

гения на путях производства реальных благ для народов. Короче говоря, мы должны превратить военные состязания в мирные состязания.

Если мы имеем желание и достаточно решимости построить такой новый мир, мы должны раскрыть чисто запретные двери надежды и превратить нашу грозную космическую незу в хвалебный псалом создания.

Все сказанное в равной мере относится и к решению проблемы расовой несправедливости и проблемы нищеты. Решение всех этих проблем зависит от согласия людей, их морального и научного прогресса и умения жить в согласии.

Несколько лет тому назад скончался один известный новеллист. Среди его рукописей было найдено повествование о грядущей жизни на одном из участков земли, в котором особенно ярко было подчеркнуто следующее: «Большая разделенная семья наследует большой дом, в котором они должны теперь жить вместе». Это и есть величайшая проблема современного человечества. Нам в наследство остался большой дом, громадный земной дом, в котором мы должны жить вместе, — черные и белые, люди Востока и Запада, евреи и не евреи, католики и протестанты, мусульмане и хиндуисты, — потому что мы никогда не будем жить порознь в этом едином большом мире. Это означает, что наши взгляды и мышление должны стать экуменическими, а не сектантскими.

Мы должны теперь развивать взаимодоверие в человечестве в целом для того, чтобы сохранить лучшее в наших обществах.

Этот призыв к всемирной дружбе, которая поднимает соседство людей до уровня единого племени, расы, класса и народа, является призывом к всеобщему братству и бескорыстной любви ко всем людям.

Эта идея любви, пока еще не достаточно четко понятая и даже отброшенная как выражение сласти и мальдурс, сейчас стала совершенно необходима для существования людей.

Когда мы говорим о любви, мы не имеем в виду сентиментального чувства, но ту силу, в которой все великие религии видят высший принцип
жизни. Любовь — это тот ключ, который открывает двери, ведущие к миру братства и единения.

Вера в возможность существования такого мира любви и единения основана на словах Евангелия: «Будем любить друг друга, потому что любовь от Бога, и всякий любящий рожден от Бога и знает Бога; кто не любит, тот не знает Бога, потому что Бог есть любовь... Если мы любим друг друга, то Бог в нас пребывает, и любовь Его совершена есть в нас» — 1 Ин. 4, 7—12. Будем надеяться, что эти слова станут законом жизни наших дней.

По словам Арнольда Тойнби, «любовь — могучая сила, которая способствует правильному выбору жизни и добра против выбора смерти и зла». Поэтому первой из наших заповедей должна стать заповедь о сохранении всеобщей любви в мире. Не будем же поклоняться молоху ненависти и возмездия. История всегда оказывала сопротивление новым движениям и стремлениям человеческого общества. История содержит ряд поражений государств и отдельных личностей, которые шли тропой ненависти под видом самозащиты. Любовь — вот решение проблемы мира.

В заключение хочу сказать, что я глубоко убежден в том, что человечество найдет путь, который спасет его от гибели. В мире будет царить полное доверие, вместо напряженности и недоверия друг другу, царящих в наши дни. Старые системы эксплуатации и притеснения уходят в прошлое, и из недр хрупкого ядра родится новая система доверия и равенства. Значительно расширятся возможности низов общества. Раздетье и босые люди земли получат новое самосознание и будут озарены светом истины. Повсеместно отдельные личности и группы людей отважутся на подвиг любви и поднимутся к вершинам моральной зрелости.

Таким образом наступит великое время в подлинном смысле слова. Поэтому я верю в будущее. Предположим, что оптимизм вчерашнего дня невозможен сегодня. Предположим, что вступившие в борьбу за мир и свободу будут брошены в тюрьмы, что многие из них будут убиты, что будут и такие, которые не смогут вынести тяжкого времени гонений и пожелают перейти к более спокойной и безмятежной жизни. Предположим, что в этой борьбе мы столкнемся с миром, который часто будет портиться волнениями и оставить нас в одиночестве посреди беспокойного моря жизни. Однако любовь кризис имеет свои опасности и свои возможности. Он может закончиться либо спасением человечества, либо его гибелью.

Да управляет Великий Бог в нашем запутанном мире сердцами людей!
ИЗ ИСТОРИИ ХРИСТИАНИСТВА

А. П. ЛОПУХИН
(1852—1904)

Удивительна личность Александра Павловича Лопухина. Богослов, писатель, переводчик, издатель многообразной духовной литературы для русского народа; популяризатор за рубежом духовного церковного богатства России. Он прожил сравнительно недолгую жизнь, всего пятьдесят два года, но сколько сделал для Бога и для народа. И как сделал! С какой любовью и чистотой. Поистине, жизнь измеряется не годами, а делами.

Если кратко обозреть биографию Александра Павловича Лопухина, то предстанет следующее его жизнеописание: родился в 1852 году, учился в Саратовской семинарии, а затем — в Санкт-Петербургской духовной академии. Будучи студентом, опубликовал в «Христианском чтении» большой труд о «Ветхозаветных пророках».

С 1879 по 1882 годы А. П. Лопухин провел в Нью-Йорке, где был псаломщиком-миссионером Русской православной церкви, изучал западное богословие, писал статьи, в которых знакомил американских читателей с русской церковно-религиозной жизнью.

В 1882 году А. П. Лопухин защитил диссертацию на степень магистра богословия.

С 1883 года он стал читать лекции по сравнительному богословию в С-Петербургской духовной академии, а в 1885 году занял в ней кафедру древней истории. Но основной его заработок был издавать как можно больше духовной литературы. Он осуществляет огромный труд — переводит и издает книгу английского богослова Ф. В. Фаррара «Жизнь Иисуса Христа», впервые опубликованную в Англии в 1870 году и выдержавшую за десять лет тридцать изданий на родине. Затем пишет уникальный труд «Библейскую историю в свете новейших исследований и открытий» (1892—1895). В это же время он редактирует журналы «Церковный вестник» и «Христианское чтение», активно участвует в выпуске Энциклопедического словаря Ф. А. Брокгауза и И. А. Ефрона.

Господь отозвал А. П. Лопухина с труда на ниве Божией 22 августа 1904 года, когда он возглавлял редакторскую работу над подготовкой двенадцатитомной «Толковой Библии» (1904—1913).

Великий труд «Библейская история»

Первый том «Библейской истории» был опубликован в 1889 году. Он включал в себя книги Ветхого Завета от Бытия до книги пророка Самуила и содержал более 600 фотографий, снимков древних памятников, картин восточной жизни и рисунки художника Густава Доре. «Для этой цели,— вспоминает А. П. Лопухин,— мы направляли в Палестину специального фотографа».

Библейская история разрабатывалась, как явствовало из ее названия «в свете новейших исследований и открытий». Александр Павлович совершил гигантский труд. Он использовал многочисленные источники на французском, немецком, английском и других языках.

Хотя труд был сугубо библейско-историческим, но А. П. Лопухина волновала и современность, особенно влияние представителей рациональной критики на богословие того времени. Поэтому он тактично, но непоколебимо и решительно опроверг домыслы критиков убедительными аргументами. Он не скрывал своего желания и цели поднять авторитет Библии перед лицом рациональной, или так называемой отрицательной критики.

В разделе «Вместо введения» автор писал: «Среди величайших книг, какие только имеются в литературной сокровищнице человечества и служат к его духовному просвещению, святая Книга книг, или Библия занимает совершенно исключительное положение. Всякая кни-
съ как великое пособие для всех изучающих вечное Слово Божие.

А. П. Лопухин и труды Ф. Фаррама

Успех книги «Жизнь Иисуса Христа» вдохновил Ф. Фаррара написать и другие труды: «Жизнь апостола Павла» и «Первые дни христианства», которые также были хорошо встречены читателями.

А. П. Лопухин так объясняет незримый и незаметный успех сочинений Ф. Фаррама: «Тайна эта глубока и в то же время ясна, как день. Она заключается в реакции христианского духа против мерзящих оков, которыми усиливался задавать его рационализм».

Пребывание А. П. Лопухина в Нью-Йорке, глубокое знакомство с на- водившей Запад «критической литературой», ставшей на время лакомой приманкой для некоторых уставших верующих Запада, породило тревогу у многих истинно преданных последователей Иисуса Христа.

А. П. Лопухин писал: «Высшей степени напряжения рационализм достиг собственно в Штраусе, когда он всю евангельскую историю объявил мифом. Далее уже некуда было идти. Ренан поворотил уже назад и стал признавать за евангельской историей реальность, только подкрашенную мифом. Это была уже прямая измена чистому рационализму».

В России выразителями рационального евангелия был Л. Н. Толстой и его последователи.

Христианские апологеты были застигнуты врасплох. Противодействие кри- тическому рационализму было отрывочным и касалось отдельных частных пунктов критики.

В защиту истиности и достоверности Священного Писания выступили известный французский проповедник Е. Берсей, который написал книгу «Царское достоинство Иисуса Христа», и аббат Гета, выпустивший в свет «Опровержение на выдуманную жизнь Иисуса Христа, сочиненную Э. Ренаном» (перевод 1865) и другие.

Потребность в таких апологетических работах стала ощущаться все более и более. И лучшим трудом библейского освещения жизни Иисуса Христа
стало книга Фаррара. От его трудов повеяло новой жизнью. Его книги стали вызывать души из холодных оков критического рационализма.

А. П. Лопухин свидетельствовал: «Сочинения Фаррара составляют целую серию, обнимающую собой всю область исторического происхождения и первоначального развития христианства. В них автор задался целью воплотить в по- вествовательной форме высшее слово богословско-научного знания в этой области, прилагая его прежде всего к личности Иисуса Христа, затем к величайшему из апостолов и наконец к целому сону апостолов и христианской Церкви».

А. П. Лопухин был православным богословом, но в его трудах наблюдается чистота Евангелия, веротерпимость и любовь к просвещению родного народа. Находились и противники его взглядов, но он отстаивал свои позиции, утверждая, что с веросповедной точки зрения сочинения Фаррара отличаются такою объективностью, что только узкий дух нетерпимости может усматривать в ней проблески мысли, отражающей веросповедной тенденциозность. На самом деле, даже в тех пунктах, где казалось бы, действительно есть повод к веросповедному разногласию, мысль автора всегда поднимается на такую высоту ученого беспрострастия, на которой разногласия сливаются в один широкий общехристианский взгляд.

В наше время, когда христианство расшатывается и углубляется, когда возвращаются общехристианские призывы: «Иисус Христос освобождает и объединяет» (Найроби — 1975) и «Иисус Христос — жизнь мира» (Ванкувер — 1983), огромный вклад в созидание церкви Христовой внесли труды замечательного христианина и богослова Александра Павловича Лопухина.

Толковая Библия А. П. Лопухина

Толковая Библия А. П. Лопухина явилась его «лейденской песней». Начиная со второго тома, на титульном листе значилось: «Издание преемников А. П. Лопухина». Печатание этого труда было закончено за год до начала первой мировой войны в 1913 году. В журнале «Странник» за октябрь 1903 года была помещена статья о предстоящем издании Толковой Библии с указанием причин и целей издания: «Приступая к этому изданию, редакция полагает, что она идет навстречу самой настойчивой и насущной потребности нашего духовенства и всего общества. С каждым годом Библия все более распространяется и в обществе и среди духовенства и недалеко время, когда она сделается настольной книгой во всяком благочестивом доме. Сделан уже почин введения доброго обычая раздавать Библию оканчивающим образование молодым людям как ценный и неимененный путеводитель по житейскому миру... Дать пастырям церкви, как и всем вообще любителям чтения Слова Божия, пособие к правильному разумению Библии, оправданию и защите истины от искажения ее лжеучителями, а также руководство к уразумению многих неясных в ней мест — вот цель настоящего издания».

Хочется отметить, что этот уникальный труд, ставший библиографической редкостью, издан институтом перевода Библии в Стокгольме в 1987 году в ознаменование 1000-летия крещения на Руси (988—1988). В предисловии к этому изданию доктор Борис Арапович пишет: «Мы выражаем надежду, что данное издание Толковой Библии послужит стимулом к еще более глубокому и систематическому изучению Священного Писания, а также будет способствовать упрочению дружеских взаимоотношений между христианами северных стран и их соседями на Востоке. Да способствует оно и воцарению мира на земле в духе слов Евангелия: «Слава в высших Богу, и на земле мир».

Использованная литература:
1. Общая история Европейской культуры. Том V.
3. Лопухин А. П. Библейская история. СПб, 1890.
4. Фаррар Ф. В. Жизнь Иисуса Христа. СПб, 1890.
5. Брокгауз Ф. А. и Ефрон И. А. Энциклопедический словарь. т. 5, с. 52, 72.

А. М. Бычков
Под сенью крыл
Всемогущего Бога
Под сенью крыл умолкают рыдальныя,
Под сенью крыл - сказка отрада.

Бури и страсти меня не смутят,
Сердце не мучится той тоской;
Там мой пристанов от скорбей и несчастий,
Там безоблачность, где мне лестны.

Бескрайний милое, Он мой Спаситель,
Его я дитя.
В Боге нахождется, в мире блаженном.
В дивном Иисусе, в дежурном кладов.

Под сенью крыл Он мне открыл Любви и счастья реки.

Под сенью крыл меня Он укрыл. Там безоблачность на века.
МОЯ МОЛИТВА

О Ты, Кого хвалить не смею,
Творец всего, Спаситель мой,
о Ты, к Кому я пламенею,
моим всем сердцем, всей душой...!

Кто солнца яркими лучами
сияет мне в красе денной
и огнезвездными зарями
всегда горит в тиши ночной...

Услышь, Христос, мое моленье,
моей дух Собою озари
и сердца бурного волненье,
как зыбь морскую, усмири!

Прими меня в Свое обитель,—
я блудный сын, Отец благой,
и как над Лазарем, Спаситель,
o, прослезись надо мной!

Меня не крест мой ужасает,—
страданье верою цветет,
Господь кресты нам посылает,
a крест наш к небу нас ведет.

Тебе ведома идти готовый,
молю, чтоб дух мой подкрепил,
хочу носить венец терновый,
как Ты, Христос, его носил...

В Тебе одном моя надежда,
Ты радость, свет и тишина;
da будет брачная одежда
рабу строптивому дан.

Тревожной совести угрозы,
о Милосердный, успокой;
Ты видишь покаяния слезы,
моля, не видишь в суд со мной.

Ты всемогущ, а я бессильный,
Ты Царь миров, а я убог,
бессмертен Ты — я прах могильный,
я краткий миг — Ты вечный Бог!

О дай, чтоб верою живою
рассеял я туман страстей,
и чтоб безоблачной душою
прощал врагов, любил друзей;

Чтоб луч отрадный упованья
всегда мне в сердце проникал,
чтоб помнил я благодаренья,
чтоб оскорбленья забывал!

Да! на Тебя я уповаю,
как сладко мне любить Тебя!
Твоей и благости вверю
всех близких и всего себя!

Ты искупил невинной Кровью
виновный, грешный мир земной,—
пребудь божественной любовью
везде, всегда, во мне, со мной!

И. И. Козлов
НОВОГОДНИЕ И РОЖДЕСТВЕНСКОЕ БОГОСЛУЖЕНИЕ
МОСКОВСКОЙ ЦЕРКВИ

31 декабря 1987 года в Московской церкви состоялось торжественное богослужение, посвященное встрече Нового 1988 года. По сложившейся традиции в этом богослужении приняли участие руководящие братья Московской церкви, члены Президиума ВСЕХБ и старшие пресвитеры близлежащих областей.

Богослужением руководил председатель ВСЕХБ и первый пресвитер Московской церкви В. Е. Логвиненко.

Первым со словом приветствия и пожеланий выступил бывший пресвитер Московской церкви В. Е. Савельев, которому в этот день исполнилось восемьдесят три года. В своем слове брат призвал служителей с верой и надеждой встречать все дни, дарованные Господом.

После общей молитвы и слушения хора к присутствующим обратился заместитель заведующего заочными Библейскими курсами П. Д. Савченко. Он прочитал начальные стихи из 17-ой главы Евангелия от Иоанна и выделил слова Христа: «Я прославил Тебя на земле, совершил дело, которое Ты поручил Мне исполнить». Брат привел верующих исполнять порученные Господом дела милосердия, дела любви для славы Его святого имени.

Затем один за другим выступили пресвитеры Московской церкви. А. В. Силаев прочитал: «Вы не ходили этим путем ни вчера, ни третьего дня» — И. Нав. 3, 4. Брат сказал, что на пути ветхозаветного народа в обетованную землю преградой встала река Иордан, и народ смутился. Но Господь призвал идти вперед, доверившись Ему, и народ чудесным образом перешел через Иордан.

Как бы продолжая мысль о необходимости полного доверия Господу, Н. И. Тетерин прочитал следующие обетования: «Земля, в которую вы переходите... есть земля, о которой Господь Бог твой, печется; очи Господа, Бога Твоего, непрестанно на ней от начала года и до конца года» — Вт. 11, 11—12. Служитель обратился к присутствующим с вопросом: «Что для нас важнее: знать, что именно ожидает нас в новом году, или знать, что Господь Сам печенется о нас? И заключил: не будем смущаться; Господь знает наши нужды, доверимся Ему!»

Н. М. Хихол остановил внимание слушателей на тексте: «Выслушаем сущность всего: бойся Бога и заповеди Его соблюди... ибо всякое дело Бог приведет на суд, и все тайное, хорошо ли оно, или худо» — Екк. 12, 13—14. Молитвенным продолжением этой темы прозвучали слова, прочитанные братом И. М. Кораблем: «Кто усмотрит поспешности свои? От тайных моих очищени все и от умышленных удержи раба Твоего» — Пс. 18, 13—14. Говорящий призвал сложить бремя сокрушенных грез о ног Христа и с чистыми сердцами перейти в новый год.

Служение словом чередовалось с пением хора, декламацией стихотворений. В выступлениях хористов, солистов и декламаторов лейтмотивом звучала тема ответственности человека за время, дарованное Господом.

В продолжение богослужения брат В. Г. Куликов, редактор журнала «Братский вестник», прочитал из Евангелия от Луки 13, 6—9 притчу о бесплодной смоковнице.

Брат подчеркнул, что в этой притче ясно показана взаимосвязь между ми-
лостью и справедливостью Всевышнего. Милость Его превозносится над судом, но нельзя бесконечно злоупотреблять милосердием Божиим. Господь позволяет нам вступить в грядущий год, но Он ожидает от нас плодов веры, любви, милосердия.

После пения хора к присутствующим обратился старший пресвитер по Смоленской и другим областям В. А. Мищевич. Он напомнил предостережение Христа, записанное в Евангелии от Луки 8, 18: «Наблюдайте, как вы служите». По-разному слушали слова Христа следовавшие за Ним люди; в сердцах некоторых из них таилось лукавое желание узнать Его в слове. Но какой благодарный плод принесли те, кто везло растворил в сердце слова Спасителя. Что мы вынесли из Его уроков, услышанных нами в течение ушедшего года? Дай Господь, чтобы мы стали исполнителями Его повелений.

Старший пресвитер по Московской и другим областям В. Л. Федичкин прочитал слова: «И дал им Господь по- кой со всех сторон» — И. Нав. 21, 44 — и сказал, что ветхозаветный народ совершил долгий и трудный путь, прежде чем достичь обетованной земли. Церковь также проходит многовековой путь. В жизни человека встречается много опасностей и нерешенных вопросов, но мы будем надеяться на Господа, принесшего на землю любовь весть, и Он разрешит все наши вопросы.

После дуэта Б. Бережного и А. Карачука к присутствующим обратился заместитель старшего пресвитера по Российской Федерации П. К. Шатров. Он прочитал слова из молитвы Господней: «И прости нам долги наша, как и мы прощаем должникам нашим» — Мф. 6: 11, 14—15 — и сказал, что все люди нуждаются в прощении Господнем. Но чтобы получить прощение и исцеление, необходимо научиться от всего сердца прощать обиды ближним. В заключение П. К. Шатров призвал присутствующих простить все обиды и оторчения.

Член Президиума ВСЕХБ, кандидат Н. А. Колесников прочитал слова: «За все благодарите; ибо такова о вас воля Божия во Христе Иисусе» — 1 Фес. 5, 18. Брат отметил, что в жизни наро- дов земли и в жизни нашей родины в прошлом году было немало добрых перемен. И хотя у каждого из нас были наряду с радостями и горестью, мы должны неизменно благодарить Бога за все, что встречаем мы в своей жизни. В свою очередь к присутствующим обратился генеральный секретарь ВСЕХБ А. М. Вычков. Он прочитал из книги пророка Исаии: «В радости будете почерпать воду из источников спасения... Пойте Господу, ибо Он соделал великое; да знают это по всей земле» — Ис. 12, 3—5.

Алексей Михайлович коротко рассказал о тех благословениях, которые исписал Господь в ушедшем году. Брат призвал церковь возблагодарить Господа за годы и новообрещенных и крещеных, за духовную литературу и новые возможности в деле свидетельства о любви Божьей близким и дальним. Вместе с тем А. М. Вычков напомнил, что мы должны осознать вину за нерадение, упущенное время, необотвржение и равнодушие. Господь ожидает от нас полного посвящения и отдачи всех сил для свидетельства о Его любви и жертве. Поэтому центром нашей духовной жизни, нашей проповеди должен стать наш Искуплитель — Иисус Христос. В Нем открыт источник мудрости, ведения, любви и обновления, примирения и исцеления. В Нем нам даны спасение и вечная жизнь. Он Податель всех благ, и сегодня Он простирет руки к каждому изреченным грехом и желает пода- рить мир и истинное, вечное, непреходящее благенство. Слава Ему!

В заключение праздничного богослужения к присутствующим обратился В. Е. Логвиненко. Он прочитал слова: «Ибо очи Господа обозревают всю землю, чтобы поддерживать тех, чье сердце вполне предано Ему» — 2 Пар. 16, 9 — и продолжил: «Сегодня из уст проповедующих и воспевающих мы слышали много драгоценных истина. Одной из важнейших являлась мысль о ценности и скоротечности земной жизни. И хотя наша бренная плоть неизбежно стареет, но вечный дух обновляется силой Господа. Важно правильно относиться к жизни: она дана не для поисков личного благополучия, но для...»
На новогоднем общении в Московской церкви.
постижения истины, упражнения в делах любви и милосердия,— для подготовки к вечности. Да даст нам Господь мудро провести отпущенное нам время. Наступающий год — это подарок от Отца жизни, и мы должны очень ответственно расходовать эти драгоценные мгновения. Будем с еще большим усердием любить, прощать, заботиться друг о друге. Да научит нас Господь иметь сердце, вполне преданное Ему».

Богослужение закончилось сердечной благодарственной молитвой.

* * *

По благословенной традиции наше братство посвящает первую неделю Нового года молитве.

В первый день Нового года верующие Московской церкви собрались, чтобы ниспростить Божии благословения на предстоящий год, ознаменованный 1000-летием христианства на Руси. Слово Божие достигло пределов нашей родины десять столетий назад, — и в этом была явлена великая милость Господа нашему народу. Пусть же дивный свет достигнет и в наши дни многих сердец и озарит их радостью любви и примирения.

В этот же день верующие собрали средства для «Детского фонда» и выразили готовность и впредь принимать участие в многоразличной помощи нуждающимся.

Председатель ВСЕХБ В. Е. Логвиненко, являющийся членом правления «Детского фонда», выступил в этот день перед участниками праздничного собрания. Его рассказ о богородных задачах «Детского фонда» встретил живой отклик присутствующих.

* * *

6 января, в канун светлого праздника Рождества Христова, в Московской церкви прошло торжественное богослужение, которым руководил В. Е. Логвиненко.

В начале собрания брат В. Г. Куликов прочитал из первой главы Евангелия от Матфея 18—23 стихи и раскрыл перед слушателями толковительное состояние ветхозаветного народа, в течение долгих веков ожидающего Избавителя. Затем брат засвидетельствовал о великой любви Божией, явленной в приходе на землю Сына Его, Иисуса Христа, о Котором ангел Господень предвозвестил говоря, что «Он спасет людей... от грехов их».

Н. А. Колосников, продолживший рождественское повествование, прочитал из 2 главы Евангелия от Луки 8—10 стихи. Брат пояснил, что Рождество Христово было исполнением Божиею плана спасения человечества. О восходе «звезды утренней» предвозвещали древние пророки, о приходе Примирителя пророчески возвещал патриарх Иаков — Быт. 49, 10. И сегодня всякий, принявший Христа в свое сердце, обретет в Нем свет истины, благода ти и мира.

Сердца присутствующих радовали пение хора в сопровождении оркестра под управлением Е. С. Гончаренко. Звучали старинные рождественские мелодии, хорошо известные христианскому миру, перед взорами слушателей одна за другой вставали рождественские картины. В благовестной тишине чередовались звуки скрипок и клавесина, звенили колокольчики, предвоящие ангельскую песнь: «Слава в вышних Богу, и на земле мир, в царствах человеков!»

Заместитель председателя ВСЕХБ М. Я. Жидков, раскрывая перед слушателями простое и глубокое повествование апостола Луки о рождении в мир Спасителя, привлек их внимание к следующим размышлениям. Как в момент рождения Христа, так и в наши дни люди часто не находят места и времени, чтобы принять Его. Мы часто бываем равнодушины к происходящему вокруг нас, потому что не задумываемся об истинном смысле событий. Мы встречаемся со многими людьми, но считаем их чужими. В мире постоянно чувствуется недостаток милосердия и участия. Господь хочет, чтобы мы научились быть чуткими к переживаниям ближних. Господь пришел избавить нас от эгоизма, расширить наши сердца, чтобы они могли вмещать других.

С большим вниманием выслушали верующие выступление А.М. Бычкова. Он прочитал из Евангелия от Луки начальные стихи первой главы: «Рассудилось и мне, по тщательном иссле-
дования всего сначала, по порядку описать тебе... чтобы ты узнал твердое основание того учения, в котором был наставлен» — Лк. 1, 3—4. Апостол Лука, прежде чем описать жизнь Иисуса Христа, провел тщательное исследование, беседовал с очевидцами евангельских событий и, несомненно, с Марией — Матерью Иисуса Христа. Выступающий подчеркнул, что тщательные исследования историков подтвердили достоверность сведений о жизни, служении и смерти Христа. Мы еще много услышим о Христе и Его дивном учении любви в наступивший юбилейный год — 1000-летия христианства на Руси.

Образ Иисуса Христа, Его сострадание к изнуренным человеческим душам привлекает сердца людей. «Красота спасет мир» — утверждал Ф. М. Достоевский. Евангелие сияет светом немеркнущей красоты. Весть о Спасителе издаёт сладостное благоухание. Эта весть звучит также на двух тысячах языках народов мира. Мы, подобно древним волхвам, должны идти к Нему и склониться у Его ног. И сегодня каждое сердце может возрадоваться о Рождестве Спасителя людей. Неважно, что многие из нас очень мало знают о Нем, но каждый может ощутить тепло Его милости и благодати. Поспешим же к Вифлеемским яслям, ибо во Христа возвошло Солнце правды, и «исцеление в лучах Его». Да прославится наш Господь в сердцах, благоговейших перед именем Его.

После исполнения хором рождественской хвалы из оратории Гендела «Лествица» к присутствующим обратился председатель ВСЕХБ В. Е. Логвиненко. Брат призвал внимательно вглядеться в свет рождественской звезды. Он напомнил, что в Священном Писании неоднократно упоминается о звездах, к примеру, в повествованиях об Иосифе Данииле, но особое место занимает древнее пророчество о том, что взойдет звезда от Иакова. И сегодня Христос — «звезда светлая и утрянняя» — От. 22, 16 — может взойти в сердце каждого ищущего. Волхвы проделали большой и трудный путь, прежде чем стать сопричастниками величайшего чуда — прихода в мир истинающего Царя, Который явил свет миру. Апостол Петр призывает верующих постоянно обращаться к Слову Божию, — «к светильнику, сияющему в темном месте, доколе не начнет рассветать день и не взойдет утренняя звезда в сердцах» — 2 Пет. 1, 19. Если мы жаждем познать истину, то должны молитвенно изучать Священное Писание, и тогда свет Христов озарит, осветит нас и приведет в обители вечной радости.

Радостным пением «Аллилуя» хор прославил рожденного в мир Спасителя.

СОБРАНИЕ РЕЛИГИОЗНЫХ ДЕЯТЕЛЕЙ ГОРОДА МОСКВЫ

9 февраля 1988 года состоялось собрание религиозных деятелей города Москвы. На нем присутствовали представители русской провославной и католической церквей, последователи иудаизма и мусульманства. Наше братство на этом собрании представляло председатель ВСЕХБ В. Е. Логвиненко, генеральный секретарь А. М. Бычков, заместитель генерального секретаря И. С. Гнида, пресвитеры Московской церкви и другие братья.

Перед собравшимися выступил секретарь Моссовета Ю. А. Прокофьев. Он рассказал о проблемах и развитии городского хозяйства в ближайшие годы и в перспективе до двухтысячного года.

Сообщение о процессе демократизации нашего общества и о межнациональном положении сделал политический обозреватель Н. В. Шишлин. Доклад об участии верующих людей в общественной жизни нашей страны и о подготовке празднования 1000-летнего юбилея крещения Руси сделал митрополит Ювеналий.

А. М. Бычков в своем выступлении рассказал о миротворческом служении церквей нашего братства, оказании помощи пострадавшим от различных стихийных бедствий. Своими размышлениями и планами поделились и другие участники.

В заключение собрания было приня-
то обращение к духовенству и верующим всех вероисповеданий города Москвы, в котором говорится:
«Среди первых постановлений рабоче-крестьянского правительства о мире и о земле был Декрет об отделении церквей от государства. Гуманный, демократический дух Декрета встретил поддержку и понимание у трудящихся верующих, он утвердил правовые основы и принципы долговременной политики Советского государства — политики союза с верующими — трудящихся в совместном строительстве новой жизни, подчинения мирозданению различий политическому сотрудничеству во имя главных целей.
Все свои помыслы и труд, патриотические чувства, духовные и материальные средства мы обращали на благо своей социалистической Родины, защищали ее честь, свободу и независимость в годы Великой Отечественной войны.
И сегодня, мы, как и все наши соотечественники, поддерживаем внутреннюю и внешнюю миролюбивую политику Советского государства, везде отвечающую интересам и чаяниям многонационального советского народа.
Мы горячо одобряем договоренности о сокращении ракет средней и меньшей дальности и будем всячески способствовать полному уничтожению всего ядерного и химического оружия.
Исполненные священного чувства любви и преданности своему Отечеству мы обращаемся к вам, дорогие сестры и братья всех вероисповеданий в Москве, с призывом к усердной молитве во славу нашего Отечества и к добросовестному труду и активному участию в общественной жизни, в осуществлении доступных каждому из нас миротворческих усилий Советского государства, служащих сохранению мира между народами!»

М. Я. ЖИДКОВУ — ШЕСТЬДЕСЯТ ЛЕТ

Исполнилось шестьдесят лет заместителю председателя ВСЕХБ, заведующему Отделом подготовки служителей, пресс-секретарю Московской церкви Михаилу Яковлевичу Жидкову.
М. Я. Жидков родился 15 февраля 1928 года в Ленинграде, в семье известного служителя нашего братства Якова Ивановича Жидкова. В юные годы Михаил Жидков отдал свое сердце Христу, и в 1948 году он принял крещение по вере. В этом же году М. Жидков вступил в брак с сестрой по вере — Людмилой Львовной Маненковой.
В 1956 году он был послан вместе с другими братьями на обучение в Англию в богословский колледж, где учился два года, а затем в течение одного года обучался в колледже в Канаде (1961—1962).
В 1964 году М. Я. Жидков был избран на пресс-секретарское служение в Московской церкви, которое он совершает до настоящего времени. В руководстве брата, состоявшемся в 1965 году, приняли участие ведущие служители братства А. Л. Андреев, Н. А. Ле-
да в своем приветственном слове кратко отметил вехи духовного служения брата М. Я. Жидкова и от лица всех присутствующих выразил сердечную благодарность Господу за ревностный труд брата на обширных духовных нивах. Заместитель старшего пресвитера по Российской Федерации П. К. Штров зачитал приветствие от имени Президиума Всесоюзного совета, пресвитерского совета Российской Федерации и Московской церкви, в котором отмечены ревность, прилежание и любовь М. Я. Жидкова к делу Божию, и высказано пожелание ему и его супруге Лидии Львовне, детям и внукам иметь мир, покой, благополучие и преуспевать во всяком богоугодном деле.

На следующий день во время братской трапезы руководство ВСЕХБ и сотрудники братского центра тепло поздравили юбиляра. Певческая группа торжественно исполнила гимн «Многие лета».

Председатель ВСЕХБ В. Е. Логвиненко с благодарностью Господу отметил разностороннее служение брата М. Я. Жидкова и, в частности, сказал: «Мы радуемся, дорогой брат, что, поднявшись на вершины ответственного служения в братстве, вы по-прежнему остаетесь простым, доступным, живо откликающимися на нужды ближних и дальних... Желаем, чтобы Господь еще и еще одарил вас силой свыше и благословил на дальнейшее служение во имя Его».

Братское общество закончило бла
gодарственной молитвой, в которой брат М. Я. Жидков излил глубокую благодарность Спасителю за путь, которым Он вел его в течение шестидесяти лет, и вручил дальнейшее время своей жизни в Его милосердные руки.

**ПОСЕЩЕНИЕ ДОНЕЦКОЙ ОБЛАСТИ**

С 20 по 24 ноября 1987 года старший пресвитер по Украине Я. К. Духонченко в сопровождении референта М. В. Козубовского посетил Донецкую область.

В день приезда Я. К. Духонченко и старший пресвитер по Донецкой области С. Ф. Карпенко побывали на строительстве молитвенного дома центральной церкви города Донецка. Пресвитер церкви И. К. Медведев рассказал братьям о том, как идет строительство дома Божия, отметив при этом активность верующих в благом деле и помощь со стороны местных властей в осуществлении данного строительства. Я. К. Духонченко выразил искреннее удовлетворение трудом братьев и сестер и заключение беседы совершил молитву.

21 ноября гости посетили город Константиновку, где состоялось расширен-
ное заседание пресвитерского совета Донецкой области. Заседание открыл брат С. Ф. Карпенко. Он прочитал из Евреев 1, 1—2: «Бог многократно и многообразно говоривший издревле отцам в пророках. В последние дни сии говорил нам в Сыне, Которого поставил наследником всего, через Которого и веки сотворил». «Некогда Бог говорил с народом в пророках,— отметил брат,— в настоящее же время Он говорит в Сыне Своем, Господе нашем Иисусе Христе. Церковь Христа, а значит все мы, есть результат того, что Господь вселяется в сердца наши Духом Святым и содиняет нас в одну божественную семью. И потому пусть наше общение послужит радостью и вдохновением для каждого из нас».

После пения гимна «Господь, пребудь Ты с нами» брат С. Ф. Карпенко совершил молитву.

С приветственным словом выступил брат М. В. Козубовский. Он остановил внимание присутствующих на словах из 1 Пет. 2, 4—5: «Преступа к Нему, камио живому, человечками отверженному, но Богом избранным, драгоценным, и сами, как живые камни, устроите из себя дом духовный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы, благоприятные Богу Иисусу Христу».

Я. К. Духонченко поприветствовал собравшихся служителей церкви Донецкой области и поделился словом назидания на текст из Второзакония 33, 3: «Истино Он любит народ Свой; все святые Его в руке Твоей, и они припали к стопам Твоим, чтобы внимать словам Твоим».

Брат сказал о превосходящей разумении любви Христовой, о том, что Христос «явил дело, что возлюбил Своих сущих в мире, до конца возлюбил их». Он ждет от нас взаимной любви и потому, обращаясь к нам, говорит: «Любишь ли ты Меня?» «Сила любви,— подчеркнул брат,— проявляется не в теории, а на практике».

Далее брат Я. К. Духонченко рассказал о работе ВСЕХБ и жизни церкви нашего братства. Он подчеркнул, что наши церкви призваны активно участвовать в миротворческом движении, в Фонде мира и во всяком добром начинании, то есть «быть готовыми на всякое доброе дело» — Тит. 3, 1—2.

Я. К. Духонченко обратил внимание руководителей церквей на необходимость проявлять благоговение при совершении священномолений: крещения, хлебопреломления, бракосочетания, проповеди и других. Он напомнил служителям и о вспомнении верующих, и в первую очередь о подготовке новообращенных к крещению. «К сожалению,— отметил он,— некоторые служители считают, что после совершения крещения надо новообращенными душами их миссия заканчивается. Нельзя забывать, что после крещения души нуждаются в кропотливой духовной работе с ними. Нельзя допускать до крещения невозрожденных людей, ибо от этого может быть вред как самому призванию крещение, так и церкви».

В ходе совещания выступили также многие из его участников. Братья поделились своими трудностями и благословениями, рассказали о жизни в церквах, о проповедях и пении, о делах христианской молодежи. Все высказанные пожелания и наставления были восприняты как программа к действию.

В заключение совещания Я. К. Духонченко прочитал слова Иисуса Христа из Ин. 15, 16: «Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод, и чтобы плод ваш пребывал, дабы, чего ни попросите от Отца во имя Мое, Он дал вам».

Молитву в заключение совершил пресвитер Константиновской церкви В. И. Жилин. После общего пения гимна «За евангельскую веру» С. Ф. Карпенко от имени присутствующих служителей церкви Донецкой области горячо по-благодарил Якова Кузьмича за посещение.

Вечером в Константиновской церкви состоялось богослужение, в котором приняли участие и приезжие братья. 22 ноября, в воскресенье, братья Я. К. Духонченко и С. Ф. Карпенко участвовали в торжественном богослужении церкви города Жданова, где состоялось рукоположение брата Н. И. По- новарева на пресвитерское служение. Брату 33 года, он является выпускником заочных Библейских курсов. До этого он нес диаконское служение.
Наставление служителю преподал Я. К. Духонченко. Брат прочитал из Еф. 4, 11—12: «Он (Господь) поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для соznания тела Христа». «Из всех видов служения в церкви труд пастыря выделяется особо,— сказал он.— Пастырь должен иметь многие добрые качества: непорочность, которую постоянно нужно подтверждать на практике, трезвость ума, благочиние, характеризуемые духовной дисциплиной, требовательность к себе и снисходительность к другим; учительство, то есть способность свидетельствовать людям о Христе, учит их доброму в имени Божьем.

После наставления молитву с возложением рук совершили братья Я. К. Духонченко, С. Ф. Карпенко и А. В. Дудник.

Хор исполнил гимн «Возьми меня отныне», после чего брат С. Ф. Карпенко вручил рукоположенному брату пресвитерское удостоверение и Библию. Обращаясь к А. В. Дуднику, брату старцу, несшему пресвитерское служение с 1943 года, он поздравил его со взятием почетного пресвитера и пожелал ему оставаться до конца дней верным Господу и делу Его.

Свой труд А. В. Дудник начал в то время, когда в церкви насчитывалось всего лишь семнадцать душ, в настоящее же время — свыше пятисот. В семье брата одиннадцать детей, и все они являются членами церкви, трое из них являются служителями. А. В. Дудник горячо любит Господа и братство. За время его руководства церковь не знала разделений. Брат имеет особые качества — строгость и чуткость, и поэтому верующие тянутся к нему.

От имени нашего братства Я. К. Духонченко поблагодарил брата за ревностное служение и за то, что после себя он оставляет подготовленного молодого служителя.


Вечером того же дня братья Я. К. Духонченко и С. Ф. Карпенко посетили город Макеевку.

В помещении церкви было совершено рукоположение на диаконское служение братьев И. К. Ярошенко, 1921 года рождения, и Л. В. Картавенко, 1961 года рождения.

После наставления, данного Я. К. Духонченко, была совершена молитва с возложением рук, в которой приняли участие вместе с ним С. Ф. Карпенко и пресвитер помещной церкви Б. Н. Минаев. Дети Божии сердечно благодарили Господа за посвящение служителей и за приезд старших братьев.

Да прославится имя Господа в труде народа Божия.

М. Козубовский
С 19 по 27 декабря 1987 года член Президиума ВСЕХБ, заведующий отделом благовестия и христианского единства Н. А. Колесников посетил церкви Ровенской области.

Ровенская область — это прекрасный плодородный края со знаменитыми лесами Полесья. На широких просторах полей выращивается пшеница, рожь и другие злаковые культуры.

Эта область имеет плодородие и в духовном отношении, так как там проживает, совершает служение Господу, более 17 тысяч верующих евангельских христиан-баптистов и христиан веры евангельской как входящих в наш союз, так и автономных и незарегистрированных. Верующие Ровенской области являются в основном жителями сельских местностей. Они трудятся на полях и фермах и достойно исполняют свой гражданский долг.

Служение старшего пресвитера по области осуществляет член ВСЕХБ, пресвитер церкви в городе Ровно Б. С. Крещук. Его заместителем является избранный в октябре 1987 года брат Н. А. Молчан, из христиан веры евангельской. Помощь в обслуживании церкви оказывает и сотрудник отдела благовестия и христианского единства брат В. Г. Подложной.

В городе Ровно совершают служение две церкви, входящие во ВСЕХБ. Верующие этих церквей живут в мире и единстве, ревностно трудясь во славу Господа. В обеих церквах состоялись беседы, на которых Н. А. Колесников рассказал о жизни нашего братства, ответил на многие вопросы внутрицерковного и библейского характера.

Братья Н. А. Колесников, Б. С. Крещук и Н. А. Молчан посетили также церковь в селе Постникове, насчитывающую триста членов, пресвитер Я. Ф. Жовнир, а также церковь в городе Здолбунове.

Во время пребывания в области служители братства посетили город Острог, имеющий богатую историю. Здесь трудился первопечатник Иван Федоров, напечатавший первую Библию, получившую название Острожской. Церковь в этом месте насчитывает более ста членов. Пресвитерское служение несет брат П. Ф. Хогай.

Братья побывали в церкви села Малые Цецкевичи. Эта церковь имеет свыше пятисот членов, пресвитерское служение здесь совершает брат Е. Ф. Волошук. В служении церкви принимает посильное участие и старейший брат И. Сергеичук, ему 80 лет. Он является добрым наставником, правильно понимает евангельское учение. И хотя брат оставил пресвитерское служение, он не оставляет труда в церкви.

Среди посещенных братьями объединенных церквей были и церкви городов Сарны и Дубно, пресвитеры соответственно — П. Р. Чуман и М. О. Сенчук.

Во всех посещенных церквах братья принимали участие в богослужениях. После собраний Н. А. Колесников участвовал в беседах, на которых делал сообщения о жизни нашего братства, о мероприятиях, проводимых Президиумом ВСЕХБ в осуществлении задач, поставленных перед братством съездами в оказании содействия церквам в проповеди Евангелия, сохранения чистоты евангельского учения и созидания дела единства. Говоря о единстве, заведующий отделом благовестия и христианского единства отмечал, что руководством ВСЕХБ направлены письма находящемуся вне единства Совету церквей с предложением вступить в диалог для решения вопросов единства.

Брат рассказывал обо всемеждневном труде сотрудников канцелярии ВСЕХБ и о многогранный работе братского центра, которая ведется как внутри страны, так и за рубежом.

Н. А. Колесников обращал внимание верующих и на важность вклада материальных средств в дело преобразований, происходящих в нашей стране.

Дети Божии с большим вниманием и одобрением воспринимали эти сообщения. Они обещали молиться и поддерживать труд Президиума ВСЕХБ.

Н. А. Колесников
В воскресенье 18 октября 1987 года Первая Алма-Атинская церковь торжественно отметила свой 70-летний юбилей.

У входа в зал молитвенного дома на стенах были размещены фотографии тружеников церкви, которые совершали служение на протяжении ее истории.

В этот день помещение молитвенного дома было полностью заполнено собравшимися братьями и сестрами.

Прибывший на празднование член Президиума ВСЕХБ Н. А. Колесников горячо поздравил верующих с знаменательным юбилеем церкви и совершил благодарственную молитву за дивное водительство Божие.

Хор под руководством регента В. Т. Петрухина исполнил гимн «Отраду небесную для сердец».

Президент церкви В. А. Цуканов зачитал поздравительный адрес от Всеюзного совета евангельских христиан-баптистов.

Затем старший пресвитер по Казахстану В. В. Горелов поздравил верующих с юбилеем церкви и прочитал из книги Левит 25, 12 и Второзакония 8, 2: «Это юбилей, священным да будет он для вас», «И помни весь путь, которым вел тебя Господь, Бог твой». Брат отметил, что в течение семидесяти лет Господь вел Свою церковь по пути восхождения на духовные высоты. И, конечно, нелегок был этот путь. Много трудностей и препятствий встречалось на нем, но Господь не оставлял Своего народа, помогал и поддерживал его.

Дети Божии с большим духовным подъемом исполнили гимн «Люблю, Господь, Твой дом», после чего воспоминаниями поделились братья И. Д. Тихонов, Г. П. Таранов, М. Г. Отрубинников, С. М. Гудожников и сестры А. Н. Шаповалова и В. А. Фадеева.

Пресвитер В. З. Слащев изложил краткую историю поместной церкви.

Эта церковь возникла в 1917 году. Ее первыми членами являлись переселенцы с Украины и из Оренбуржья, а первым руководителем был брат Задорожный. В 1920 году в Семиречье трудился благовестник Среднеазиатского отдела Союза баптистов М. Ф. Гудожников. При его усердном служении церковь возросла и к 1923 году насчитывала уже около ста членов.

В 1927 году Алма-Ату посетил благовестник В. Я. Крыжановский, а через три года в этих местах оказались известные деятели баптистского братства П. В. Иванов-Клышинников и Г. И. Мазаев. Все это послужило росту и укреплению поместной церкви. Служителям слова в эти годы являлись братья А. Н. Тычи, Н. П. Исаевич, Т. Я. Кукаро, М. М. Ивкин, Криворучко, Семиков, М. Г. Отрубинников. Вскоре здесь возник и свой хор, в организации которого принял участие брат А. Д. Тихонов, а через некоторое время был организован и первый струнный оркестр. В тяжелые тридцатые годы богослужения в церкви были прекращены, а многие из служителей репрессированы.

В период Великой Отечественной войны богослужения возобновились. В 1943 году прибывший в Алма-Ату пресвитер Г. П. Колотий начал вновь организовывать церковь из разрозненных верующих. Через год церковь насчитывала уже около трехсот человек. Пресвитером церкви в 1946 году был избран брат Н. Д. Тихонов, а вскоре ему было поручено служение старшему пресвитеру по Казахстану. Проповедь Слова Божия в это время совершали братья С. Т. Тимченко, Г. П. Куксенко, Г. С. Пынков, И. Т. Наконечный, Т. В. Лукин и другие.

Памятным для верующих поместной церкви был 1946 год, когда ее посетили генеральный секретарь ВСЕХБ А. В. Карев и заместитель председателя ВСЕХБ М. И. Гольяев. Своим посещением они доставили верующим много радости и вдохновения.

C 1958 по 1964 годы пресвитерское служение в церкви было возложено на брата Г. С. Пынкова.

Служение старшего пресвитера по Казахстану в это время нес М. С. Ващук. В 1969 году вместо него исполняющим обязанности старшего посвите-
Старший пресвитер по Казахстану
В. В. Горелов совершает святое водное крещение.

Выступивший за ним пресвитер Второй Алма-Атинской церкви А. Т. Евстратенко прочитал Слово Божие из Евр. 10; 32, 35—37: «Вспомни прежние дни ваши, когда вы, бывши просвещены, выдержали великий подвиг страданий... Итак не оставляйте упования вашего, которому предстоит великое воздаяние. Терпение нужно вам, чтобы, исполнивши волю Божию, получить обещанное; ибо еще немного, очень немного, и Грядущий придет и не умилит». «У каждого из нас, верующих в Иисуса Христа,— сказал брат,— есть памятный момент, когда мы получили прощение у креста Голгофы. Это дает нам радость и сегодня. Господь простил и помиловал нас, Он вникает во все дела наши и ведет нас по пути освящения. И что бы ни встретилось нам на наших жизненных путях, мы никогда не должны оставлять нашего упования на Господа и стремиться, чтобы, исполнивши волю Божию, получить обещанное». Да благословит нас в этом Господь».

Член Президиума ВСЕХБ Э. К. Баумбах в своем выступлении сердечно поздравил церковь с юбилеем и прочи-
тел 1 Цар. 7, 12: «И взял Самуил один камень и поставил между Масси-фою и между Сеном и назвал его Авен-Езер (камень Помощи), сказан: до сего места помог нам Господь». «Сегодня,— отметил брат,— после семидесятiletнего пути церкви мы делаем остановку. И это нужно для того, чтобы вспомнить милости Божии, явленные Его народу, и укрепиться в уповании на Него».

Затем со словом приветствия и на- зидания выступил пресвитер Чимкентской церкви В. М. Шохов. Свое слово брат начал с чтения текста из Евр. 3, 12—14: «Смотрите, братья, чтобы не было в ком из вас сердца лукавого и неверного, дабы вам не отступить от Бога живого... Ибо мы сделались причастниками Христу, если только начатую жизнь твердо сохранили до конца». Брат подчеркнул, что это предупреждение относится ко всем детям Божиим, в том числе и к верующим Алма-Атинской церкви, ибо Господь хочет, чтобы мы были верными Ему до конца. Словами «Да не будет в нас сердца лукавого и неверного» брат закончил свое выступление.

В заключение член Президиума ВСЕХБ Н. А. Колесников прочитал Псалом 77, 1—4: «Внимай, народ мой, закону моему, приклоняйте ухо ваше к словам уст моих... Что слышали мы, и узнали, и отцы наши рассказывали нам, не скроем от детей... возвращая роду грядущему славу Господа, и силу Его, и чудеса Его, которые Он сотворил» и продолжал: «Оглядываясь на пройденный путь, мы не можем не вспомнить тяжелые моменты жизни церкви. Было время, когда некому было трудиться, но и тогда дети Божии не забывали слов нашего Господев Исуса Христа: «Я создам Церковь, и врата ада не одолеют ее». Усилия трудженков на ниве Христове не оставались тщетными. Сам Господь ободрил и поддерживал их, посылал делателей на ниву Свою. Он и сегодня призывает: «Приидите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас». Господь приглашает всех. Для Него нет людей ненужных или неспособных. Он хочет, чтобы наши сердца горели любовью к Нему. Как мы отвечаем на призыв Христа? Будем помнить, что наступит час, когда Он перестанет звать. Слава Ему, что сегодня длилось еще «лето Господне благоприятное», и что «нынеш дни спасения». Будем возвещать «роду грядущему славу Господа, и силу Его, и чудеса Его».


Порадовали собравших в этот день основной и мужской хоры, отдельные группы христов и солисты.

Созвучно празднику прозвучали декламации молодых братьев и сестер, в прочитанных ими стихах были отражены реальные события, имевшие место в жизни поместных церквей.

В заключение радостного богослужения дети Божии вознесли горячие благодарственные молитвы за то, что сей праздничный день сотворил для них Господь — Пс. 117, 24.

ИЗ ЖИЗНИ ПОМЕСТНЫХ ЦЕРКВЕЙ

Эстония

р-н Сааремаа 30 августа 1987 года Курессаареская церковь отметила свой 90-летний юбилей.

Обращение к Господу началось здесь через братьев служителей из Хийумаа. В 1897 году были крещены первые верующие. Руководителем церкви являлся Фрийдо Аллик, несяший служение до конца своей жизни, 1933 года.

После него дело Божие вели Освальд Буупuu, позднее — Эвалд Леписто.


В настоящее время число членов церкви составляет около 250.

В церкви имеется смешанный хор, инструментальный оркестр, молодежный хор и ансамбль.

Курессаареская церковь имеет два фи-
лиала: в Льманде, руководитель — Калла Усин и в Сырве — Константин Мяти.
В юбилейном году дети Божии сердечно благодарят Господа за ниспосланые благословения и молятся о прощении своего народа.

г. Кохтла-Ярве. В ноябре 1987 года поместная церковь отметила пятидесятилетие со времени основания.
Эта церковь многонациональная. В 1949 году богослужения здесь начались проводиться на русском языке, а в 1960 — на финском.
В 1980 году был построен большой молитвенный дом, который вполне удовлетворяет запросам верующих.
Церковь насчитывает около двухсот человек; пресвитерское служение с 1983 года несет брат Эрих Рахкемаа.
Да благословит Господь и в дальнейшем наследие Свое.

р-н Хийумаяа. 8 ноября 1987 года стал днем большой радости и благодарности для всех церкви Хийумаяа, а особенно для Харьской церкви. В этот день открылись двери нового молитвенного дома в Харьно.
На открытии молитвенного дома присутствовал старший пресвитер по Эстонии Юло Мерилоо. Со словом приветствия и назидания выступили служители других церквей.
Торжественное богослужение сопровождалось пением мужского хора церкви Хийумаяа.
С открытием нового молитвенного дома церковь ожидает и новых благословений от Господа.

Выру. В декабре 1987 года в Выруской церкви совершено посвящение брата Тойво Тээкеля, год рождения 1956, на пресвитерское служение.

** Латвия **

г. Рига. В 1987 году отошел в вечность долголетний регент Рижской Агенскаалнской церкви Арвидс Хирш.
Брат родился 27 октября 1918 года в семье пресвитера. В молодости он отдал свое сердце Христу и вскоре начал трудиться регентом, сперва в городе Бауска, а затем — в Риге. Долгие годы он был также руководителем женского ансамбля «Сексстет», пение которого включено в грампластинку «Господь — сила моя и песнь», изданной ВСЕХБ в 1986 году.
В последние годы жизни А. Хирш много трудился над переводом богословских трудов У. Баркли на латышский язык.
Регентское служение в Рижской Агенскаалнской церкви в настоящее время несет его сын Илмарь Хирш.

** **

В 1987 году в возрасте восемьдесят лет Господь отозвал в Свои вечные обители неутомимого трудника латышского братства М. Аптониыша.
В 1933 году брат окончил четырехлетний курс Духовной семинарии в Риге и затем нес пресвитерское служение в ряде поместных церквей.
М. Аптониыш пользовался уважением в среде народа Божия за ревностное свидетельство о Христе словом и делом.

** **

14 августа 1987 года закончился земной путь диаконаши и члена совета Рижской Агенскаалнской церкви Лилия Битинеце, родившейся в 1908 году. В 1936 году она окончила богословский факультет Латвийского университета и получила степень магistra богословия.
Сестра прилагала много сил, чтобы облегчить духовные и физические страдания тяжело больных людей. В свое время она активно участвовала во Всеирном христианском студенческом движении, была лично знакома с голландской евангелисткой Кори тен Боом, книги которой Л. Битинеце переводила на латышский язык.

** **

5 декабря 1987 года отошел в вечность пресвитер Рижской Матвеевской церкви Арвидс Васс. Брат родился в 1912 году в городе Пилтене.
В 1933 году окончил Духовную семинарию и всю свою дальнейшую жизнь посвятил проповеди Евангелия. Он был известен и как преподаватель гомилетики. Свой богатейший духовный опыт брат с радостью передавал молодому поколению служителей. Оставил после себя большой гомилетический материал.

С 1966 по 1985 годы А. Васкис являлся членом совета при старшем пресвитере по Латвии, а также заместителем председателя комиссии по вопросам пресвитеров.


Участие в похоронах А. Васкиса приняли заместитель генерального секретаря ВСЕХБ И. С. Гнида, старший пресвитер по Латвии Я. Э. Тервисте, его заместитель Я. Эйсанс и бывший старший пресвитер по Латвии П. Эгле.

Литва

g. Вильнюс. 15 ноября 1987 года Вильнюсская церковь отметила свой 75-летний юбилей.

Порадоваться вместе с местной церковью в Вильнюсе прибыли заместитель старшего пресвитера по Украине В. С. Глуховский и помощник старшего пресвитера по Украине М. В. Мельник.

На стендах, размещённых в зале молитвенного дома, были вывешены фотографии, отражающие знаменательные события из жизни церкви.

Торжественное богослужение открыл пресвитер церкви И. И. Панько. Он горячо поздравил верующих с юбилеем церкви, прочитал послание к Филадельфийской церкви из От. 3, 7—11 и сказал: «Бог открыл дверь для спасения грехников, и эта дверь еще и сегодня не закрыта».

Краткую историю церкви поведал присутствующим заместитель пресвитера церкви Б. М. Филон.

Церковь в городе Вильнюсе была основана в 1912 году. Первым ее пресвитером трудился брат Соболев. В 1928 году была организована церковь христиан веры евангельской, в которой служение пресвитера нес брат А. Мазало. В 1948 году обе эти церкви слились в одну и до настоящего времени здесь единым сердцем прославляется имя Господа и Спасителя.

С приветствием и поздравлением на богослужении выступили братья В. С. Глуховский и М. В. Мельник, после чего с воспоминаниями поделились старей-
шее члены церкви сестры А. М. Апанасenk и А. П. Скобей. Их мужья, ныне отошедшие в вечность, являлись в свое время пресвитерами Вильноской церкви.

На торжественном богослужении пел хор в сопровождении симфонического оркестра. Церковь имеет также духовной оркестр.

В настоящее время Вильноская церковь имеет хороший молитвенный дом. Слово Божие проповедуется здесь на трех языках: литовском, польском и русском.

Юбилейное богослужение закончилось благодарственной молитвой.

g. Смоленск

29 ноября 1987 года здесь совершено освящение нового молитвенного дома местной церкви.

На торжество народа Божия прибыли генеральный секретарь ВСЕХБ А. М. Бычков, член Президиума ВСЕХБ, заместитель старшего пресвитера по Российской Федерации Н. И. Долматов, старший пресвитер по Смоленской и другим областям В. А. Мицкевич, гость из ФРГ И. Н. Козлов и другие.

Богослужение открыло чтением Слова Божия молодой брат исполняющий обязанности пресвитера местной церкви В. В. Игнатенков. Он прочитал из 3 Цар. 7 и 8 главы, в которых говорится об окончании строительства Иерусалимского храма. Выступающий поведал присутствующим о том, как проходило строительство молитвенного дома их церкви.

Затем А. М. Бычков прочитал из 2 Цар. 6, 18—21 молитву Соломона при освящении храма. Брат извлеч из прочитанного много полезных уроков, которые и послужили назиданием для присутствующих.

После его выступления была совершена молитва освящения. Участие в ней приняли семь братьев как приезжих, так и местных.

Братья гости поздравили верующих с освящением дома молитвы, после чего от имени Президиума ВСЕХБ, республиканского и областного пресвитерского советов были вручены памятные подарки.
С заключительным словом на богослужении выступил В. А. Мицкевич.

В основание выступления он взял место Священного Писания из Ис. 56, 7 и 57, 15: «И обрадую их в Моем доме молитвы; всесожжения их и жертвы их будут благоприятны на жертвеннике Моем; ибо дом Мой назовется домом молитвы», «Ибо так говорит Высокий и Превознесенный, вечно Живущий,— Святой имя Его: Я живу на высоте небес и во святилище, и также с сокрушенными и смиренными духом, чтоб оживлять дух смиренных и оживлять сердца сокрушенных».

«Мы благодарны Господу,— сказал брат,— за чудесный дом молитвы, дом Божий, в котором будет проповедовать имя Господа».

В молитвах и песнопениях народа Божия возносилась хвала и благодарение Господу за дивные дела Его.

В одном из прочитанных стихотворений прозвучали такие строки:
Крещение новых членов церкви поселка
Салтыковка Московской области.

Слава Богу! кончины работы,
и настал желанный этот час.
Позади тревоги и заботы —
новый дом молитвы есть у нас.

Да будет превознесено и прославлено имя Господа!

Калининская область

g. Кувшиново. Долгое время верующие
этого города нуждались в пресвитерии
и просили об этом Господа. Теперь
они радуются прибытию из Днепропетровска брат служитель С. А. Бело
вол по их единодушному желанию
ревностно совершает пресвитерское служение.

Да благословит Господь труд брата.

г. Осташков. Отшел в вечность пресвитер этой церкви П. Н. Чаянов.
Он родился в 1903 году. В 1927 уверов
вал во Христа как своего личного Спасителя,
а через два года принял крещение по ве
ре. П. Н. Чаянов участвовал в Великой 
Отечественной войне и был награжден многими наградами.

С 1952 года брат совершал служение
заместителя пресвитера, с 1961 года
был избран пресвитером Осташковской
церкви. Он как добрый пастырь неутомимо заботился о всех рассеянных
детях Божих Верхневолжья.

Проводить брата П. Н. Чаянова
в последний путь прибыли многие
служители поместных церквей, а также
старший пресвитер по Калининской
и другим областям В. А. Мицкевич.

Да укрепит Господь Осташковскую
церковь и ниспошлет ей Свои благословения.

г. Орел

20 декабря 1987 года церковь города
Орла торжественно отметила свое восьмидесятилетие.

В праздновании юбилея церкви приняли участие заместитель председателя
ВСЕХ Б. И. Биляс, старший пресвитер по Харьковской области
Ф. Д. Старухин, референт старшего пресвитера по Российской Федерации
Г. А. Сергеенко и сотрудник ВСЕХ Б. А. Бережной.

Светлое и просторное помещение молитвенного дома в этот день было
до отказа заполнено верующими.

Праздник церкви начался с благодарственной молитвы и стройного песнопения хора «Звучите, трубы юбилея». 
Во время богослужения в одной из Подмосковных церквей.
Затем старший пресвитер по Орловской области А. П. Пискарев прочитал Слово Божие из 1 Фес. 5, 18: «За все благодержание, ибо таково о вас воля Божия во Христе Иисусе». Орловская церковь, — сказал он, — прошла большей путь, и на этом пути дети Божии имели как трудности и огорчения, так и радости и благословения». Брат отметил, что зарождение евангельского движения на Орловщине связано с именем известного евангельского труженика, одного из первых книгонош, распространявших печатное Слово Божие, С. Е. Капустинского. Первым утвердившим в этих местах был брат В. Ф. Курасов, ставший впоследствии первым пресвитером Орловской церкви. В Орле трудился в двадцатые годы и будущий деятель евангельско-баптистского братства М. А. Орлов.

В послевоенное время в Орловской церкви несли служение братья Ф. Ф. Бархоленко, Л. Е. Маненков, более двадцати пяти лет совершал дело Божье брат А. Н. Крайний.

Во время праздничного богослужения, со словом приветствия и назидания выступил пресвитер Евангелической церкви Московской области И. Е. Помазков. Он поделился мыслями на текст из Священного Писания: «Вы — свет мира» — Мф. 5, 14. «Как христиане, — сказал брат,— мы призваны нести свет Христов в окружающий нас мир. И сегодня, в этот радостный день праздника мы имеем возможность проверить себя — каким светом мы светим, какие у нас дела, каков наша жизнь?»

С большим вниманием было заслушано воспоминание о жизни и служении брата С. Е. Капустинского в дореволюционное время. Выступивший затем брат Ф. Д. Стахухин прочитал из Евреям 13, 7: «Поминайте наставников ваших» и сказал, что юбилей — это праздник восторжествований, потому что мы вспоминаем имена тех, кто жил и трудился до нас. Вспоминая их, мы проверяем свои сердца и спрашиваем при этом: достойны ли мы наших предшественников? Все ли мы сделали, что должны были сделать?

Брат Б. И. Билас в основание своей проповеди взял стих из Евр. 10, 32: «Вспомните прежние дни ваши, когда вы, бывши просвещены, выдержали великий подвиг страданий». Для успешного хождения перед Богом,— подчеркнул он,— необходимо бережно хранить живую веру и святое упование на Него. Мы благодарны Господу, что Он неизменен в Своей любви. Нам нельзя забывать, что в наших церквах существует опасность пресыщения и довольства, а отсюда — потеря первой любви. Да поможет Господь быть всегда на страже своих сердец, не будем никогда оставлять нашего упования, которому предстоит великое воздаяние» — Евр. 10, 35.

С заключительным словом выступил М. Я. Жидков. Его темой были слова из 2 Тим. 2, 8: «Помните Господа Иисуса Христа от семени Давидова». Брат сказал: «Сегодня особый день в жизни поместной церкви: мы многое вспоминаем. И почти все выступавшие призывали нас к воспоминаниям. Но вот Слово Божие призывает помнить и никогда не забывать того, кто ценой Своих тяжких страданий даровал нам искупление... Помнить Иисуса Христа, Который вчера и сегодня и во веки Тот же, кто освобождает от уз греха и смерти,— это задача каждого христианина».

Заключительным праздничным аккордом прозвучало песнопение хора: «Возликуй, Божья церковь живая».

Дети Божии в горячих молитвах прославили Господа за все Его милости и благодеяния и попросили у Него сил на дальнейшее служение их церкви.

Брянская область

г. Клинцы. Исполнилось 90 лет со дня рождения бывшего пресвитера Каратагинской церкви Петра Ивановича Пожарищего.

Президиум ВСЕХБ поздравил брата с редким юбилеем и пожелал ему Божих благословений.

Свердловская область

г. Нижний Тагил. Недавно здесь зарегистрирована поместная церковь.
Верующие церкви города Орска.
Верующие благодарят Господа за возможность беспрепятственно проводить богослужения.

Башкирия

g. Кумертау. Кумертауская группа детей Божих также получила регистрацию.

Удмуртия

g. Ижевск. В молитвенном доме помещной церкви состоялось заседание пресвитерского совета. С докладом за отчетный период выступил старший пресвитер по Уралу М. М. Коншин.
Участники заседания выступили с сообщениями о работе на местах. Верующие этого города благодарят Господа за посещение их братьями, которые приняли участие и в богослужениях их церкви.

Омская область

d. Трубецкое. Здесь состоялось освящение нового молитвенного дома.
В праздник церкви участвовал и старший пресвитер по Омской и Тюменской областям К. А. Сипко.

Ставропольский край

x. Водопад. Недавно Господь отозвал в Свои вечные обители пресвитера помещной церкви Игната Львовича Литовко.
Разделить скорбь утраты прибыл старший пресвитер по Ставрополью В. Н. Власенко.
На траурном богослужении брат прочитал из Исаии 57, 1–2: «Праведник умирает, и никто не принимает этого к сердцу; и мужи благочестивые восседают от земли, и никто не помыслит, что праведник восседает от зла». «Брат И. Л. Литовко,— сказал В. Н. Власенко,— являлся для церкви и окружающих людей мужем благочестивым. Слава Господу, что он оставил добрый пример для подражания».
С воспоминаниями выступили также члены церкви, друзья и соседи.
Почивший воспитал семерых детей, пятеро из которых являются членами церкви.
Пресвитерское служение возложено на брата А. Л. Титова.

g. Георгиевск. В возрасте 84 лет отошел в вечность долголетний труженик на ниве Божий пресвитер Георгиевской церкви Иван Кузьмич Мармышец.
В 1928 году брат начал служение в этой церкви регентом, а с 1954 года нес пресвитерское и регентское служение одновременно.
С 1969 по 1974 год брат являлся членом краевого пресвитерского совета. Имея большую семью, состоящую из десяти детей, семнацати внуков и шести правнуков, И. К. Мармышец с усердием совершал свое служение Богу и людям.
В последний путь прибыли брат В. Н. Власенко, заместитель старшего пресвитера по Российской Федерации Н. И. Долматов, а также пресвитеры помещных церквей. Да утеши Господь Георгиевскую церковь, родных и близких покойного брата.
В настоящее время пресвитерское служение совершает брат И. С. Чумаков, избранный еще при жизни И. К. Мармышеева.

Ростовская область

g. Таганрог. В этой церкви состоялось торжественное богослужение, на котором совершено рукоположение на диаконское служение братьев В. В. Ковалева, А. С. Руднева, И. В. Аханова и Ф. И. Юркова.
Наставление рукополагаемым и их женам дал брат Н. И. Долматов.
В молитве посвещения приняли участие Н. И. Долматов, члены пресвитерского совета В. В. Гиденко, В. Я. Романенко, А. П. Прохоров, а также пресвитер помещной церкви Г. И. Кучеров.

d. Малая Орловка. Верующие помещной церкви живут в разных селах. В связи с этим имеется большая трудность в посещении членов.
В помощь пресвитеру церкви брату
Хор церкви города Сараны Карагандинской области.
А. Е. Клimentко, М. Я. Жидков и служители церкви города Курска, а также жены недавно избранных и рукоположенных пресвитеров
Г. А. Лихих и В. А. Калужского.

И. Д. Соловей был избран и рукоположен второй пресвитер — Г. С. Илькевич, 1944 года рождения. Брат пользуется заслуженным авторитетом в церкви и на производстве; имеет семью, в которой восемь детей.

В рукоположении брата приняли участие Н. И. Долматов, В. В. Гиденко и И. Д. Соловей.

Кабардино-Балкария

g. Прохладный. Эта церковь состоит из верующих русской и немецкой национальностей. Пресвитерское служение несет здесь брат А. П. Прохоров.

Недавно братья Н. И. Долматов, В. Я. Романенко и Г. И. Кучеров посетили поместную церковь и совершили рукоположение на диаконское служение пятерых братьев.

Наставление посвящаемым и их женам преподал Н. И. Долматов.

Братья и сестры сердечно поздравили своих служителей и просили Господа благословений на их труд.

г. Майский. Эту церковь также посетили брат Н. И. Долматов и члены пресвитерского совета и совершили молитву посвящения на диаконское служение брата В. Кари.

г. Курск

В Курской церкви прошел праздник хора. Была исполнена большая праздничная программа.

В своих молитвах верующие вознесли благодарность Господу за Его обильные благословения в труде церкви и в частности в служении хора.

г. Киев

Здесь в возрасте 78 лет отошла в вечность сестра А. И. Ищенко (Видерникова), жена бывшего служителя поместной церкви И. А. Ищенко.

В свое время сестра пела в хорах Московской и Киевской церквей.

Проводить ее в последний путь пришли многие члены церкви.
Хористы церкви города Курска.
Киевская область

г. Кишинев, 24 октября 1987 года

В городе Кишинев проходило очередное расширенное пресвитерское совещание, на котором присутствовало около шестидесяти служителей. В его работе приняли участие заместитель генерального секретаря ВСЕХБ И. С. Гнита, заместитель заведующего отделом подготовки служителей П. Д. Савченко, старший пресвитер по Днепропетровской области Н. Г. Цуман, старший пресвитер по Хмельницкой области Д. М. Андрюкевич.

Совещание открыло молитвой старший пресвитер по Кишиневской области А. М. Мамат.

После пения гимна «Господь, пребудь ты с нами» А. П. Мамат выступил с отчетным докладом, в основу которого были положены слова из Псалма 131, 9: «Священники Твои облекутся правдою, и святые Твои возрадуются». В своем докладе брат отметил, что в 1987 году в области имел место рост численности членов церкви. Это произошло за счет вновь принятых священнического служения, а также и за счет прибывших из других церквей. Выступающий сказал, что духовное состояние верующих в области нормальное и что учение преподается согласно Слову Божию.

С краткой информацией после него выступил Н. Г. Цуман. Он прочитал из послания к Евр. 6, 10: «Ибо не неправеден Бог, чтобы забыл дело ваше и труд любви, которую вы оказали во имя Его, послуживши и служа святым» и затем рассказал присутствующим о духовной работе на Украине, подчеркнув при этом хорошую работу республиканского пресвитерского совета.

* * *

25 октября 1987 года дети Божие города Кишинева отметили 120-летие со времени основания домовой церкви.

Все выступавшие в этот день свидетельствовали о Божием любви к людям, о зарождении в свое время на Украине и в частности в Кировограде евангельско-баптистском движении, о ниспослании Господом благословений на верующих, о самоотверженном труде братев-первопроходцев. В выступлениях служителей было подчеркнуто, что благодаря братам-пioneerам евангельского движения благая весть спасения достигла и людей нашего времени.

Служители братства вспоминали о начале благовестия евангельской истины в деревне Карловке (ныне Курское Кировоградского района). Первым ее провозвестником был Ефим Цымбал, который и стал позднее пресвитером этой церкви. Известно, что Е. Цымбал в 1870 году крестил Ивана Рябощапку из деревни Любомирова Елицаветградской губернии (Кировоградской области).

Минутой молчания дети Божии почтили память ушедших в вечность братьев, которые в свое время несли пресвитерское служение в Кировоградской церкви: Костюкова, Лученько, Мартыненко, Кульчицкого, Воронцова, Дьяченко, Татарченко, Бойко, Кузьменко, Игантьева.

Во время торжественного богослужения присутствующих радовали своим пением братя и сестры хористы. Особо вдохновенно прозвучала в их исполнении «Юбилейная хвалит». В заключение праздника старейшим членам церкви и братьям гостям были вручены украинские паланики — испеченные хлебы.

Дети Божих вознесли хвалу и благодарение Господу за любовь, заботу и за хлеб духовный — Слово Божие, которым Он питал вот уже многие годы народ Свой.

Да прославится имя Господне и в дальнейшем через наследие Его.

с. Бандурово, п. Завалье, с. Сабатиновка, п. Ульяновка, г. Бобринец, с. Свердлова и г. Александрия. Эти места Кировоградской области посетил с целью укрепления дела единства и улучшения внутрицерковной жизни Ф. И. Попрошко, представитель христиан веры евангельской, кандидат в члены Правления ВСЕХБ, помощник старшего пресвитера по Днепропетровской области.

В поместных церквах были проведены встречи и беседы, в ходе которых было обращено внимание на благочиние в церквах и на личную ответственность каждого верующего перед Господом, церковью и ближними.
Представители ВСЕХБ среди служителей церкви Оренбургской области.
С 24 по 28 декабря 1987 года церковь Кировоградской области посетил генеральный секретарь ВСЕХБ А. М. Бычков с супругой.

А. М. Бычков провел беседу с молодыми проповедниками и служителями церквей города Кировограда и дал информацию о состоявшемся семинаре молодых служителей в Москве.

27 декабря в Павлышской церкви Онуфриевского района состоялось торжественное богослужение по случаю освящения нового молитвенного дома.

Необычное богослужение открыл молитвой пресвитер поместной церкви И. И. Федоров. Прочитав из Евангелия от Луки 15, 9: «Порадуйтесь со мною, я нашла потерянную драхму», брат сказал о большой радости верующих пред Господом в связи с приобретением нового молитвенного дома.

Брат А. М. Бычков прочитал славословие Господу Соломону из 3 Цар. 8, 22—29, после чего была совершена молитва освящения, в которой приняли участие братья: А. М. Бычков, А. П. Мамат, А. С. Лимонченко, Н. А. Слободянник и И. И. Федоров.

В продолжение служения со словом назидания выступила и сестра З. В. Бычкова.

В своих искренних и сердечных молитвах присутствовавшие благодарили Господа за то, что Он расположил сердца начальствующих в народе, и что верующие получили прекрасное помещение для богослужений.

Пение хора и общее пение дополняло радость участников праздника.

В заключение общения от имени ВСЕХБ и областного пресвитерского совета поместной церкви была вручена настольная Библия.

В тот же день гости побывали на богослужениях в церквях села Свердлова и города Александрия. Здесь состоялись беседы о жизни церквей объединенного братства. С большим вниманием присутствующие выслушали рассказ А. М. Бычкова о посещении им в составе делегации ВСЕХБ в 1987 году земли, где жил Иисус Христос.

Посещение генеральным секретарем ВСЕХБ А. М. Бычковым церквей Кировоградской области оставило добрые впечатления у детей Божиих, укрепило их на пути следования к вечности.

Винницкая область

с. Ольгополь. Церковь проводила на заслуженный отдых своего долголетнего пресвитера Луку Ефимовича Щербатого. Вместо него пресвитерское служение возложено на брата Р. Н. Ольшанского.

Заседание вновь избранному служителю преподал старший пресвитер по Винницкой области В. Н. Рябец. В основание своего слова он прочитал из 1 Петр. 5, 1—4: «Пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним не принужденно, но охотно и богоугодно».

с. Петровка. Верующие поместной церкви получили под богослужения часть нового дома.

Недавно было совершено его освящение.

Прибывший для этой цели старший пресвитер В. Н. Рябец поздравил присутствующих с радостным днем в жизни поместной церкви и прочитал слова молитвы Соломона при освящении Иерусалимского храма.

В молитве освящения приняли участие братья В. Н. Рябец, член областного совета В. К. Калин и пресвитер поместной церкви И. К. Мочарный.

с. Кацмазов. На пресвитерское служение в поместную церковь приглашен диакон Винницкой церкви В. Т. Петрук.

г. Казатин. Диаконом церкви здесь избран брат В. В. Козловский.

Наставление ему дал брат В. Н. Рябец.

г. Ямполь. В этом небольшом городе, расположенном на берегу Днестра, живет и свидетельствует о любви Божией молодая церковь. Недавно она пережила радость: через святое водное крещение к церкви присоединились новые души, вступившие в завет с Господом.

Богослужения проходят в новом доме. Пресвитерское служение здесь несет брат П. П. Марфин.
с. Рассоховата. На торжественном богослужении здесь совершено освящение молитвенного дома.
По этому поводу сюда приехали многие верующие из окружающих сел.
Молитву посвящения совершили брат В. Н. Рябец, пресвитер местной церкви П. Я. Франчук и другие служители.

g. Винница. Здесь совершено рукоположение восьми диаконов: А. М. Пиженковского, Ю. Б. Гааазетдинова, В. П. Захаревича, С. В. Почапского, В. И. Шаповала, В. В. Почапского, В. И. Трошина и В. Д. Маланчука.
Наставление рукополагаемым дал заместитель старшего пресвитера по Украине Г. И. Комендант. Он прочитал слова Господа Иисуса Христа: «Кто Мне служит, Мне да последует, и где Я, там и слуга Мой будет; и кто Мне служит, того почитит Отец Мой» — Ин. 12, 26.
Молитву с возложением рук священства совершили братия Г. И. Комендант, В. Н. Рябец, старший пресвитер Хмельницкой области Д. М. Андрюкович, помощник старшего пресвитера по Винницкой области И. А. Малинчык, пресвитер В. К. Почапский и другие.
Дети Божии сердечно благодарили Господа за постановление служителей в церкви.

Одесская область

g. Одесса. Здесь состоялось расширенное заседание областного пресвитерского совета, на котором присутствовали служители церквей Одесской области.
Сообщение о работе пресвитерского совета сделал старший пресвитер по вышеназванной области А. М. Цап. Служители местных церквей рассказали о жизни верующих на местах.
Брат А. М. Цап ответил на многие вопросы участников заседания.

п. Шевченко-2. Брат Д. А. Кочанжы посвящен на диаконское служение.
Наставление брату и его жене дал старший пресвитер области А. М. Цап. Молитву с возложением рук вместе с ним совершили В. Д. Ткачук и В. Н. Говеловский.

в своей молитве церковь горячо просила у Господа благословений на труд своего служителя.

г. Ильичевск. Здесь совершено рукоположение на пресвитерское служение брата В. П. Шемчишина. В молитве посвящения приняли участие братья А. М. Цап и В. Д. Ткачук.

с. Старо-Царичанка. По просьбе брата В. Н. Ляшко и в связи с преклонным возрастом церковь освободила его от пресвитерского служения.
Руководящим церкви избран брат В. И. Галата. Совершать священнослужения поручено члену областного пресвитерского совета, пресвитеру Ройлианской церкви И. С. Гаврилуце.

г. Татарбунары. На диаконское служение здесь избраны братья М. П. Мурзин и М. А. Домуцкий.

Харьковская область

с. Васицево. Брат А. Ф. Ковтун рукоположен на пресвитерское служение.
Старший пресвитер по Харьковской области Ф. Д. Старухин дал наставление рукополагаемому служителю. Молитву с возложением рук совершил он вместе с братом В. А. Шевченко.

п. Рогань. Вместо ушедшего на заключенный отдых брата К. И. Резниченко на пресвитерское служение в Роганской церкви избран брат Н. Н. Стадник.

г. Южный. Церковь проводила брата Петра Ивановича Носача на заключенный отдых. Пресвитером церкви вместо него избран брат А. В. Журавель.
Дети Божии поблагодарили Петра Ивановича за долголетнее служение и преподнесли ему памятный подарок.
Недавно брат А. В. Журавель был посвящен на пресвитерское служение. Наставление рукополагаемому преподал брат Ф. Д. Старухин. Молитву с возложением рук совершили Ф. Д. Старухин, Н. Д. Дикаль и почетный пресвитер церкви П. И. Носач.
Да благословит Господь Своего служителя.
Днепропетровская область

c. Богуслав. Богуславская церковь единогласно избрала диакона церкви города Днепропетровска С. И. Маковецкого на пресвитерское служение.

г. Кривой Рог. Состоялось освящение молитвенного дома на улице Пятихатской (бывшая церковь пос. Дубовая Балка).

Участие в освящении приняли заместитель генерального секретаря ВСЕХБ И. С. Гніда.

Кроме церкви в Кривом Роге, И. С. Гніда посетил и верующих города Днепропетровска.

После участия в слове в этих церквах брат ответил на многочисленные вопросы верующих.

г. Днепропетровск. Здесь состоялся расширенный пресвитерский совет, на который были приглашены пресвитеры поместных церквей. В совещании приняли участие старший пресвитер по Украине Я. К. Духонченко и его заместитель Г. И. Комендант.

На заседании обсуждали вопрос единства и воспитания верующих. Я. К. Духонченко ответил на интересующие служителей вопросы.

Приезжие братья приняли участие в богослужениях церквей Днепропетровска, пос. Крупской и в городе Никополе. Они помогли разрешить некоторые внутрицерковные вопросы.

п. Чаплино Васильковского района. 25 декабря 1987 года поместная церковь проводила в последний путь своего пресвитера Дмитрия Кирилловича Кошеленко.

Брат Д. К. Кошеленко нес пресвитерское служение в течение двадцати лет. Он пользовался уважением среди верующих и имел заслуженный авторитет в коллективе предприятия, на котором работал долгое время.

Участие в похоронах приняли старший пресвитер по Днепропетровской области Н. Г. Цуман и член пресвитерского совета А. Н. Швачко.

Да благословит Господь поместную церковь и вышлет делателей на ниву Свою.

Херсонская и Николаевская область

г. Николаев. Здесь, на 66 году жизни скоропостижно отошел в вечные обители член межобластного пресвитерского совета, пресвитер поместной церкви Петр Григорьевич Гнідюк.

Разделить скорбь утраты в поместную церковь прибыли председатель ВСЕХБ В. Е. Логвиненко, помощник старшего пресвитера по Украине М. В. Мельник, члены межобластного пресвитерского совета, служители соседних церквей, друзья и близкие покойного брата.

Траурное богослужение открыл молитвой второй пресвитер церкви П. А. Хилимов. После него брат В. Ф. Горчаров прочитал текст из От. 14, 13: «Блаженны мертвые, умирающие в Господе, ей, говорит Дух, они успокоятся от трудов своих, и дела их идут вслед за ними». Выступающий отметил, что П. Г. Гнідюк трудился в этой церкви свыше сорока лет и в течение четырнадцати лет нес пресвитерское служение. Покойный брат имел горячую любовь к Господу и делу Его, был прилежным и исполнительным, обладал удивительным даром примирения. Его труд в церкви радовал детей Божих.

Брат М. В. Мельник прочитал 2 Тим. 2, 11: «Верно слово: если мы с Ним умерли, то с Ним и оживем». Наше расставание с братом временное, ибо по Слову Божию через воскресение мертвых мы имеем великую надежду на встречу с ним в вечности».

Выступивший в заключение брат В. Е. Логвиненко положил в основание своего слова текст из Быт. 49, 33: «И окончил Иаков завещание сыновьям своим, и положил ноги свои на постель, и скончался, и приложился к народу своему». «Брат Петр Григорьевич,— сказал он,— подобно Иакову многое сделал для поместной церкви и спокойно отошел к Господу. В его лице наше братство потеряло добrego домостроителя, пламенного проповедника и примерного семьяниня».

Да утешит Господь Свой народ, супругу и всех родных и близких покойного брата. Члены церкви искреннее благодарны Господу за служение брата и просили Его, чтобы Он восполнил утрату церкви.
Верующие церкви города Минводы и гости, посетившие эту церковь.

с. Новобогдановка. Дети Божии этого села приобрели новый дом молитвы. Недавно совершено его освящение.

g. Каховка. Братья и сестры по ве ре живут здесь в мире и согласии. Через водное крещение к церкви присоединилась группа верующих.
Наставление крещаемым дал брат В. Ф. Гончаров, он же совершил крещение и молитву с возложением рук.

г. Цюрупинск. Церковь этого города посетили братья из отдела благовестия и христианского единства ВСЕХБ Н. А. Колесников и А. С. Волокиткин.
Они приняли участие в богослужении церкви и рассказали о жизни братства и работе отдела.

г. Первомайск. Братья Н. А. Колесников, А. С. Волокиткин и В. П. Манзюк посетили церкви христиан веры евангельской, выступили со словом приветствия и назидания, провели беседу, на которой брат Н. А. Колесников рассказал об организации жизни нашего братства.

с. Долгая Присянь, с. Николаевка. Братья из отдела благовестия ВСЕХБ посетили церкви этих сел. После богослужений состоялись беседы, на которых обсуждались вопросы единства. Верующие получили ответ на многие вопросы.

с. Кудрявцево. Здесь братья О. И. Скуратович и В. Ф. Гончаров совершили святое водное крещение и вечерю Господню.

п. Кривое Озеро. Брат В. Ф. Гончаров и член межобластного пресвитерского совета В. П. Манзюк посетили поместную церковь и рукоположили на пресвитерское служение брата Г. В. Рыбьцкого.
Церковь сердечно поздравила брата с посвящением на служение и пожелала ему Божий благословений.

Брестская область

д. Повитые. Исполнилось 60 лет пресвитеру местной церкви Демьяну Авраамовичу Собчуку.
Прибывшие в Повиты старший пресвитер по Брестской области П. А. Муха и член областного пресвитерского совета С. М. Семенюк сердечно поздравили брата труженика и совершили благодарственную молитву.

д. Стриганец. На 84 году жизни отошел в вечные обители неба неутомимый служитель Стриганецкой церкви Николай Денисович Снитко.
В течение сорока трех лет брат бессменно нес пресвитерское служение.
Да утешит Господь родных и близких покойного брата.
Пресвитерское служение в Стрыйанецкой церкви в настоящее время совершает брат К. Ф. Дубина.

Могилев

12 декабря 1987 года в городе Могилеве состоялся семинар служителей церквей Могилевской области.
В его работе приняли участие старший пресвитер по Белоруссии И. В. Букатый, его заместитель А. И. Фирисюк, старший пресвитер по Киевской области В. Я. Кунец, его помощник В. В. Слободяник и редактор журнала «Братский вестник» В. Г. Куликов.
На семинаре были зачитаны духовные рефераты: «Значение церковных свящеходствий в жизни и служении евангельских христиан-баптистов» — Н. А. Колесников, «Церковная дисциплина, воспитание и рассмотрение церковных дел» — К. С. Седлецкий.
В ходе семинара обсуждались вопросы домостроительства церкви Божией.
Брат И. В. Букатый сообщил о состоянии дела единства народа Божия в Белоруссии. В. Я. Кунец осветил работу по единству на Украине. В. Г. Куликов сделал информацию о жизни и труде нашего братства.
Участники совещания поделились сообщениями о состоянии дела Божия на местах.
В заключение присутствующие сердечно возблагодарили Господа за дарованную им возможность иметь общение служителей церквей.

* * *

13 декабря 1987 года Могилевская церковь отметила 70-летие со времени своего основания.
В торжественном богослужении участвовали братья служители, присутствовавшие на семинаре.
Праздник церкви открыт старшим пресвитером по Могилевской области П. В. Тупчич. Прочитанные им слова из 1 Цар. 7, 12: «До сего места помог нам Господь, стали девизом праздника.
Историю Могилевской церкви прочитал брат В. Н. Концевенко. Он отметил основные этапы пути местной церкви от ее возникновения и до сего дня.
Брат И. В. Букатый положил в основание своего выступления текст из Исх. 15, 13. «Ты ведешь милою свою народ сей, в который ты избавил; провождаешь силою Твоей в жилище святых Твоих».
В заключение проповедь на тему «Хорошо нам здесь быть» — Мр. 9, 5 — произнес брат В. Г. Куликов. От имени Президиума ВСЭХБ он поздравил веерующих с 70-летним юбилеем церкви и подарил Библию.
Дети Божии вознесли горячие молитвы за пройденный церковью путь и просили у Господа благословений на будущее.
«Ты, Господи, посреди нас, и Твое имя наречено над нами; не оставил нас» — Иер. 14, 9.

Киргизия

г. Фрунзе. Регенту церкви города Фрунзе В. И. Аллёрову исполнилось 50 лет.
Брат родился в христианской семье и, будучи еще юношей, обратился к Господу как к своему личному Спасителю. После принятия святого водного крещения он начал ревностно трудиться во имя Его.
В течение двух лет, начиная с 1954 года, он несет регентское служение в Алма-Атинской церкви.
В 1957 году брат переезжает во Фрунзе, где несет служение регента местной церкви.
Дети Божии поместной церкви и отдельно хористы горячо поздравили юбиляра и пожелали ему дальнейших успехов в творческом служении во славу Господа.