БРАТСКИЙ ВЕСТНИК

3-4

ИЗДАНИЕ ФЕДЕРАЦИИ
СОЮЗОВ ЕВАНГЕЛЬСКИХ
ХРИСТИАН-БАПТИСТОВ
МОСКВА 1995
# СОДЕРЖАНИЕ

**Духовно-назидательные статьи**

<table>
<thead>
<tr>
<th>Название статьи</th>
<th>Страница</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>Благоухание любви — И.Я. Татарченко</td>
<td>3</td>
</tr>
<tr>
<td>&quot;Помяни меня, Господи!&quot; — В. Куликов</td>
<td>6</td>
</tr>
<tr>
<td>&quot;Христос умер за грехи наши&quot; — И.М. Сергей</td>
<td>9</td>
</tr>
<tr>
<td>&quot;Он прощает все беззакония твои&quot; — О. Тярк</td>
<td>10</td>
</tr>
<tr>
<td>&quot;О горнем помышляйте&quot; — Р.П. Вызу</td>
<td>13</td>
</tr>
<tr>
<td>Пророк Самуил — В.Я. Канатуш</td>
<td>15</td>
</tr>
</tbody>
</table>

**Евангелизация**

Всемирная миссия "Возрождение" с участием Билли Грее ма — В. Кадаева 

**Воскресные школы**

Библейские уроки для воскресных школ (Продолжение) Уроки 22(89) — 24(92)

— П.С. Харчлаа 

<table>
<thead>
<tr>
<th>Страница</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>32</td>
</tr>
</tbody>
</table>

**Духовная поэзия**

Кому, о Господи, доступны (Переложение Псалма 14-го) — Н. Языков 

**Сообщения**

"Евангельское служение в Москва" — В. Кадаева 
Служение регионального пресвитера — В.А. Мишкевич 
Конференция сестер в Сибири — В. И. К. 
Отзывы о журнале "Братский вестник" 
Из жизни поместных церквей 

<table>
<thead>
<tr>
<th>Страница</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>40</td>
</tr>
<tr>
<td>46</td>
</tr>
<tr>
<td>50</td>
</tr>
<tr>
<td>58</td>
</tr>
<tr>
<td>61</td>
</tr>
</tbody>
</table>

---

**Редакционная коллегия:**
Г.И. Комендант ( дл.редактор), В.Г. Куликов (зам. дл. редактора), И. М. Сергей, П. С. Харчлаа, 
В. И. Кадаева ( секретарь) 

**Адрес редакции:**
109028, г. Москва, Малый Трехсвятительский (Вузовский) пер., дом 3; 
E-mail: baptunion@glas.apc.org 
Телефоны: 917-9626; 916-08-68

---

Ордена Трудового Красного Знамени Чеховский полиграфический комбинат 
Комитета Российской Федерации по печати 
142300, г. Чехов Московской области. Заказ 906 
тел. (272) 71-336 
факс (272) 62-536
БЛАГОУХАНИЕ ЛЮБВИ

“И когда был Он в Вифании, в доме Симона прокаженного и возлежал, — пришла женщина с алавастровым сосудом мира из нарда чистого, драгоценного и, разбивши сосуд, воззила Ему на голову” — Мр. 14, 3.

Евангелие от Марка является самым кратким Евангелием. В нем словами просторно, а мыслям тесно. Однажды великий русский поэт читал Евангелие от Марка. И когда пришел к нему один из друзей, то он сказал последнему, что вряд ли доведется ему когда-либо прочитать подобное, а о том, чтобы написать, как написал Марк, не приходится и думать. Не много слов, но как о многом сказано!

Мы иногда говорим об охлаждении любви у детей Божиих, о холодных проповедниках и о холодных молитвах. При этом у нас возникает сомнение за будущее христианства; в голове роятся различные мысли: а что будет дальше, не приходит ли то время, о котором сказал Господь через пророка — “Вот наступают дни, говорит Господь Бог, когда Я пошлю на землю голод, — не голод хлеба, не жажду воды, но жажду слышания слов Господних. И будут ходить от моря до моря и ски

"Мы проповедуем Христа распятого" — 1 Кор. 1, 23
в магазин, где продавались ароматы. Мария попросила алластровый сосуд с драгоценным миро.

Может возникнуть вопрос: откуда были у Марии деньги? Ведь она была простой и бедной женщиной. Она их сберегла. Правда, она береугла, возможно, для себя, на черный день. Но с тех пор, как Христос стал другом их семьи, у нее не могло быть черного дня. Со Христом самый черный день становится светлым.

Христу же Самому предстоял мрачный день. Он должен был умереть: Он получил такую заповедь от Отца Небесного. Кто же поможет Ему принести Себя в жертву за грехи всего человечества? Перед смертью Ему очень тяжело. “Душа Моя скорбит смертельно; подумайте здесь и бодрствуйте со Мною”, — будет Он просить Своих учеников. Но они не смогут бодрствовать, потому что они не понимали Христа. А Мария, любящая Мария, думала о том, как помочь Христу исполнить заповедь Отца.

И когда уже сидели за ужином, она вошла, и в руках у нее был драгоценный сосуд. Она разбила сосуд, подошла к Спасителю и воззила на голову Его миро, и “дом наполнился благоуханием от мира” — Ин. 12, 3. Но не все присутствующие разделили радость Марии.

“Тогда один из учеников Его, Иуда Симонов Искариот, который хотел предать Его, сказал: для чего вы не продадите это миро за триста динариев и не раздайте нищим? Сказал же он это не потому, чтобы заботился о нищих, но потому, что был вор. он имел при себе денежный ящик и носил, что туда опускали” — Ин. 12, 4-6.

Не один только Иуда отнесся так к благородному поступку Марии; сказали, что и другие “ученики Его вознегодовали и говорили: к чему такая траты?” — Мф. 26, 8. Зло заразительно. Подниматься на духовную высоту трудно и долго; падать вниз — моментально. Мария смутилась: на самом деле, может быть, и не нужно этого делать? “Что ее смущает?” — сказал Спаситель. — Она доброе дело сделала для Меня. Ибо нищих всегда имеете с собою И, когда захотите, можете им благотворить; а Меня не всегда имеете. Она сделала, что могла: предваряла помазать тело Мое к погребению” — Мр. 14, 6-8.

Но что заставило Марию принести такую жертву Христу? Ответ может быть один: любовь к своему божественному Учителю. Она познала Его любовь. Она видела величие и могущество Его любви. Мария помнит, как плакал Иисус Христос, когда умер ее брат Лазарь. Она также полна радости и восхищения по поводу воскрешения его Христом. Все это переполнило ее сердце любовью к Сыну Божьему, сошедшему с небес.

У нас есть замечательная песнь, в которой повторяются слова:

“О, если бы мы могли постичь
Любви Твоей всю меру,
Тогда, храня святую веру,
Мы были бы сильны на земле!”

Потому мы слабы и холодны, что мало постигли Его любовь. Он отдал за нас жизнь, но чем мы воздаем Ему? У нас, как выражается Вл.С.Соловьев, христианство храмовое. Вот когда мы в церкви, тогда мы очень благочестивы, а вышли — все забыли, все по-прежнему.

Мария увидела в Иисусе Христе Спасителя, Агнца Божьего. Она узнала в Нем доброго Пастыря, Который положит душу Свою за овец. Она увидела в Нем зерно пшеничное, которое, “пади в землю”, умрет и принесет много плода. Наконец, она увидела во Христе Царя.

Библия говорит нам о нескольких царях: о Соломоне Мудром, о Давиде Воинственном. Но это тот Царь, о Котором говорит Захария: “Ликуй от радости, дочь Сиона, торжествуй, дочь Иеру-
сына: се, Царь твой грядет к тебе, праведный и спасающий, кроткий" — Зах. 9, 9.

Этот Царь не пролил ничьей крови, никого не погубил и никого не осудил. Этот Царь — Кроткий и Спасающий! И если пролил Он Кровь, то только Свою святую и пречистую Кровь за наши грехи и беззакония.

Одной из причин такого глубокого познания божественной сущности Христа и Его воли являлось то, что Мария слушала Христа сердцем. В Евангелии говорится, что когда Исус Христос был в доме, где жили две сестры Марфа и Мария и их брат Лазарь, то Мария садилась "у ног Иисуса и слушала слова Его" — Лк. 10, 39. Спаситель высоко оценил внимательное слушание Марией слов истины. "Мария избрала благую часть, которая не отнимется у нее" — Лк. 10, 42, — сказал Христос, когда Марфа посетовала на Марию, что она не помогала ей готовить большое угощение.

По-разному можно слушать. Один слушает и тут же забывают слышанное. Таковых людей апостол Иаков называет слушателями забывчивыми — Иак. 1, 25.

Но не такой слушательницей была Мария. К ней вполне подходит слова псалмопевца Давида: "Однажды сказал Бог, и дважды слышал я это" — Пс. 61, 12. Не только Мария слушала Христа Спасителя. Его слушали также и фарисеи, но они не узнали в Нем Мессию, потому что в их сердцах не было любви. Прав Вл.С.Соловьев, говоря: "Если ты мало видишь Бога в людях, то в тебе Его еще меньше".

Мария с любовью слушала Христа и узнала в Нем Самого Бога. Она давно знала Спасителя, и неземная любовь к Нему все росла и росла в ее сердце.

Христос является единственной Личностью, в Ком никто никогда не разочаруется. Людей, как правило, мы любим, когда мало знаем, но, узнав ближе, нередко разочаровываемся. Но со Христом не так: чем больше Его узнаем, тем больше Его любим. Мы готовы сказать о Нем: "Ты прекраснее всех сынов человеческих" — Пс. 44, 3.

Прошло несколько десятилетий после смерти Христа Спасителя. Христианство превратилось в своеобразную религию. Ему предлагают отречься от Христа и полюбить мир. "Ты такой замкнутый, — говорили ему, — неужели вы не любите мир?" — "Распятая любовь моя, — отвечал он, — я люблю Того, Кто пошел на крест за меня".

Шли века. В одной из церквей обернулась ко Христу женщина по имени Сарра, которой шел уже шестой десяток лет. С этого времени жизнь ее полностью изменилась. Она, будучи бедной женщиной, посвятила себя на служение другим. При этом она говорила: "Я всю свою жизнь служила греху, а теперь осознал, что мои дни хочу послужить Господу. Когда я делаю добро, я испытываю счастье рай на земле". Сарра совершала много дел любви. Она посещала низко падших людей, которых никто не посещал. Для всех она находила доброе слово любви и сострадания.

На могиле Сарры сделали надпись: "Здесь лежит в ожидании второго пришествия тело, в котором действовал Святой Дух". А затем следовали слова Евангелия от Мф. 14, 8, которые были сказаны Христом относительно Мари: "Она сделала, что могла".

Можно ли так сказать о нас? Может быть, мы многое можем, но мало делаем. Да прости нас Тот, тело Которого Мария, "воззвиши мир... приготовила к погребению"; Кто Духом Святым принес Себя в жертву за грехи всего мира, и Кто силой Духа Святого воскрес, чтобы поуча и наставлять нас. Ему слава вопечется.

И.Я.Татарченко
“Один из повешенных злодеев злословил Его и говорил: если Ты Христос, спаси Себя и нас. Другой же на против унимал его и говорил: или ты не боишься Бога, когда и сам осужден на то же? И мы осуждены справедливо, потому что достойное по делам нашим приняли; а Он ничего худого не сделал. И сказал Иисусу: помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое! И сказал ему Иисус: истино говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю” — Лк. 23, 39-43.

Из Евангелия мы знаем, что Иисус Христос был распят посреди двух злодеев: один по правую, а другой по левую сторону. И эти два несчастных человека представляли собой две категории грешных людей всего мира, “потому что все согрешили и лишиены славы Божией” — Рим. 3, 23.

До какого-то момента эти два распятых со Христом разбойника вели себя одинаково. Они оба злословили, поносили Иисуса Христа. Но затем в душе одного из них произошло нечто невероятное. Он словно прозрел, пришел в себя и стал совершенно другим человеком. Он перестал злословить Господа и, напротив, стал утверждать своего товарища говоря: “Мы достойное по делам нашим приняли, а Он ничего худого не сделал”. И обращаясь к Иисусу Христу, промолвил: “Помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое”.

Сосредоточим наше внимание на переживаниях обладательствованного Господом разбойника. Его внезапное чудесное перерождение изумляет, трогает и наводит нас на глубокие размышления. Одновременно его обращение к Христу несет отраду, утешение, вселяет надежду, укрепляет нашу веру и гонит сомнение и страх. В этом человеке мы узнаем самих себя. И здесь у нас возникает вопрос: что же вызывало такую разительную перемену у этого разбойника?

Обычно мы указываем на следующие причины: он слышал мольбу Спасителя: “Отец, прости им, ибо не знают, что делают” — Лк. 23, 34; видел Его прекрасный лик, слышал свидетельства людей и не нашел в них никакой вины.

И сердце разбойника подсказало, что рядом с ним страдает Человек не от мира сего. Но тем не менее, все, что произошло с разбойником, было чудом милости Господней, даром свыше, велкой тайной благочестия.

Увидеть в страдальце Миссию и Господа по-человечески было невозможно, но именно это и произошло. Ему открылось неземное величие Того, Кто претерпевал муки креста. Он сердцем почувствовал Его милосердие, любовь и испытывал глубокое внутреннее удовлетворение. Он постиг, что рядом с ним находится сама Истина и Жизнь. И Господь мог сказать ему, как сказал некогда апостолу Петру: “Блажен ты ... потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, сущий на небесах” — Мф. 16, 17.

И получив это откровение свыше, разбойник не задумывался больше о том, что скажут о нем люди. Мнение их уже не имело никакого значения, потому он дерзновенно, но вместе с тем смиренно и покорно обратился ко Христу с незабываемыми словами: “помяни меня, Господи”.

В то время, как другие ни во что ставили Христа и насмехались говорили: “Разрушающий храм и в три дня Созидающий! спаси Себя Самого; если Ты Сын Божий, сойди с креста” — Мф. 27, 40, — для разбойника Он был Господом и Богом.
Но возвращаемся снова к словам, с которыми разбойник обратился к Господу. О чем говорят эти короткие, но такие поразительные слова? Прежде всего, это была молитва разбойника и, может быть, первая молитва за всю жизнь. Это было сознательное и бесповоротное обращение к Христу. В этих словах содержался призыв своей собственной вины и глубокое сокрушение о содеянном. Тонкость этих слов и сами слова свидетельствуют об этом. И вместе с тем в них чувствуется сильное желание, если бы было возможно, начать жить по-новому. Короткими словами он говорил: "Господи, я не сделал ничего доброго в этой жизни, я распят был, она, а на новую жизнь желаю."

Это было всенародное исповедание Иисуса Христа Господом. Все понимается в сравнении. Вспомним, когда богатый юноша подошел к Иисусу Христу, то он обратился к Нему со словами: "Учитель!" Разбойник же называет Иисуса Христа Господом. "Помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое".

Своим обращением он бесстрашно свидетельствовал перед толпой злобно настроенных людей о своей вере и признании Христа Владыкой жизни. О, как бывает это нелегко свидетельствовать о своем уповании, когда кругом грумятся, не хотят слышать о Спасителе. Он же на пеперекор настроению людей исповедовал Иисуса Христа Господом. И в его словах просматривается слабый прослеск надежды на прощение и милосердие Господне, хотя он об этом прямо и не сказал. Но как хорошо, что Господь был рядом с ним, что Он услышал его мольбу и ответил ему словами: "Ныне же будешь со Мною в раю".

Разбойник вначале не мог поверить слышанному, но когда посмотрел на Иисуса Христа и увидел, что Господь говорит со всей определенностью, и при этом док Спасителя, светящийся любовью и состраданием, свидетельствовал о том, что слова эти истины; тогда сомнение разбойника исчезло, как исчезает утренний туман при восходе солнца. И сразу мир и покой наполнили его душу. И хотя муки через этот этап продолжались, но они не казались ему уже такими, как прежде. Он смирился со своей участью и продолжал терпеливо переносить страдание.

Нас упрекают и говорят, что если есть Бог, то почему вы страдаете, почему Он не избавил вас от невзгод? Да потому что не входит в планы Его избавить нас от скоробей, но Он хочет, чтобы через терпеливое перенесение страданий мы прославили Бога, и тем самым засвидетельствовали, что мы дети Его. И хотя Господь не снял разбойника со креста, о чем он вначале Его просил, но теперь он уже не злословил, не сетовал на свою судьбу. Он умирал с надеждой на то обетование, которое дал ему Господь.

Для Самого Иисуса Христа покаяние разбойника было великой отрадой. Жертва Его теперь не была напрасна, первый сноп положен в небесную житницу, а за ним последуют бесчисленные ряды поклонников и спасенных.

Как хорошо, что первым спасенным был великий грешник. И это вселяет в нас уверенность, что и мы, хотя и меньшие, тем не менее великие грешники тоже можем быть помилованы Всеоблагим Господом и Спасителем душ наших. Как хорошо, что разбойник получил спасение, не сделав ни одного доброго дела до обращения. И апостол Павел скажет: "Благодаря вы спасены чрез веру, и сие не от вас, Божий дар: не от
дел, чтобы никто не хвалился" — Еф. 2, 8-9.

Он также не смог сделать ни одного доброго дела и после обращения, но тем не менее наследовал жизнь вечную.

Некоторые проповедники возвращаются к законническим началам и говорят: "Вот если мы проявили свое достоинство перед вечным Богом, то получим соответственно воздаяние. Все важно: и доброе дела и исполнение заповедей, все на своем месте, но спасение по вере, по милости Господней.

И когда мы глубоко вникаем в то, что произошло на Голгофе, то поражаемся. Там открыты все вопросы богослужения, богоизрения. Только наша малая разрешающая способность не позволяет судить и видеть все, но одно ясно — показанием и спасением разбойника Господь дал пример всем грешникам мира, и там дана формула спасения. Она такая простая: "помяни меня, Господи" и в ответ: "Ныне же будешь со Мною в раю". Не нужно много слов. Иногда одно слово говорит больше, чем дюжина других. Когда мы говорим одно слово прости, этим мы говорим больше, чем если бы начали объяснять, оправдываться, почему мы так поступили. Когда мы можем сказать от сердца: я люблю тебя, это важнее многих заверений, а когда даже без слов мы делом подтверждаем это чувство, то еще лучше. Но все-таки должны быть заявление и обращение. Показание разбойник подтвердил истину, которую сказал Христос, через апостола Павла: "Сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению" — Рим. 10, 10.

Разбойник повсюду сердцем и исповедал Иисуса Христа перед людьми и получил спасение. Многих смущает эта простота. Говорят, что нужны мол подвиги, изнурение плоти и многое другое. По перед разбойником открылась блаженная вечность благодаря слугам Христа.

Кто мы? Не те ли разбойники, которые не находят добра в себе? Мы тоже присваиваем себе право на жизнь, которая принадлежит только Богу, и она должна быть посвящена Ему, а мы тратим ее по своему неразумию.

Приведем пример. Когда Коперника приговорили несправедливо к смертной казни, то позволили ему выразить последнюю свою волю, а именно: какие слова написать на его могиле? Он сказал напишите: "Господи, не пройду у Тебя той благодати, которую Ты так щедро наделил апостола Павла, не прошу тех откровений, которых ты удостоил апостола Иоанна, но прошу той милости, которую ты оказал разбойнику". Пусть это будет и нашим желанием. Иисус Христос хочет дать мир и покой нашим сердцам. Если мы исповедуем Его Господом и Богом, и если вместе с апостолом Петром скажем: "Господи, куда нам идти, Ты имеешь глаголы вечной жизни", то устами в ответ: "ныне будешь со Мною в раю".

Религиозный мыслитель говорит, что когда мы принимаем Христа в свое сердце, и рай за собою носим. Мы обреченные на смерть, но помилованные Господом грешники. И мы знаем, что не избавлены от общей участи всех людей, ибо человекам положено однажды умереть, и мы все приближаемся к своему концу. Но если мы обращаимся ко Христу, то мы будем умирать с надеждой. Ободримся, что нам быть? Самой смерти? — она приобретение для нас. Какое счастье сознавать, что Господь принимает грешников! Он принял разбойника, есть надежда, что примет Он и нас. Слава Ему!

В. Куликов
“ХРИСТОС УМЕР ЗА ГРЕХИ НАШИ”

Услышав от домашних Хлоинных весть о том, что среди коринфян есть споры и разногласия — 1 Кор. 1, 11, апостол Павел был озабочен духовным состоянием верующих Коринфской церкви. Их вера во Христа Иисуса, которую они приняли через свидетельство апостола Павла, подвергалась нападкам со стороны неутвержденных в вере людей. Апостол Павел поспешил напомнить им о сущности Евангелия говоря: “Напоминаю вам, братья, Евангелие, которое я благовествовал вам, которое вы и приняли, в котором и утвердились, которым и спасаетесь, если преподанное удерживает так, как я благовествовал вам, если только не тщетно уверовали. Ибо я первоначально преподал вам, что и сам принял, то есть, что Христос умер за грехи наши, по Писанию, и что Он погребен был, и что воскрес в третий день, по Писанию — 1 Кор. 15, 1-4.

Послание к Коринфянам, как известно, было адресовано верующим, проживавшим в городе Коринфе, которые приняли веру во Христа, живя в языческом мире. В их среде нашлись те, кто хотел определить христианство в терминах философии. Как только апостол Павел заметил это отступление от истины, он незамедлительно направил им послание, в котором изложил основу истинной веры и важнейшие понятия христианства, имеющего своим основанием истину, что “Христос умер за грехи наши, по Писанию, и что Он воскрес в третий день, по Писанию”.

Христианская вера не является плодом человеческого разума, она происходит от Слова Божия. Апостолы никогда не претендовали на право основоположников христианства. Они утверждали, что получили откровение и познание истины свыше, от Бога. Поэтому основные истины учения Христа переданы ими как откровение Божие. Эти истины записаны на страницах Священного Писания. Мы читаем о них и в Апостольском символе веры, который утверждает основы Церкви Христовой на протяжении всего ее существования на земле.

Апостол Павел говорит, что “Христос умер за грехи наши”. Это исторический факт. Поэтому христианство представляет собой историческую истину.

Библия рассматривает историю спасения человечества от Адама до Христа как нераздельную, взаимосвязанную цепь событий. В послании к Римлянам апостол Павел поясняет истину спасения, делая сравнение между Адамом и Христом: “Ибо, если преступлением одного (Адама) смерть царствовала посредством одного, то тем более приемлющие обилие благодати и дар праведности будут царствовать в жизни посредством единого Иисуса Христа” — Рим. 5, 17. В послании к Коринфянам он особо выделяет личность Спасителя Иисуса Христа. Его приход в мир и смерть на кресте являются реальностью. Он был погребен и подлинно воскрес из мертвых. “Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших” — 1 Кор. 15, 20. Таким образом христианство берет свое начало от Христа. И в своей истории оно содержит великие и славные деяния Божии, соделанные для спасения рода человеческого. Забота Творца о человеке была явлена с самого начала существования людей на земле и достигла своего апогея в явлении Сына Божия Иисуса Христа в мир для искупления рода человеческого. “Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего единородного, дабы
всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную" — Ин. 3, 16.

Убедительным доказательством истины христианской веры является то, что она принята и утверждена в мире. Священное Писание содержит истину нашего вечного спасения и говорит о нашей будущности. Господь открывает нам эту истину в Своем Слове. Когда мы свидетельствуем муру о нашем живом уповании, мы основываем наше свидетельство на святой Библии, в которой Сам Бог говорит к людям и открывает им Свою волю.

Еще одной особенностью христианства является тот факт, что оно выражает сущность отношения человека с Богом. Христос пришел в мир спасти грешников всех и каждого в отдельности. "Верно и всякого принятия достойно слово, что Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый" — 1 Тим. 1, 15. Через Свое Слово Господь привязывает всех к спасению и дарует прощение грехов и жизнь вечную. Поэтому вопрос веры во Христа — это не философское понятие, но потребность нашего сердца и путь для нашего спасения. Евангелие говорит всем и каждому: "Христос умер, за грехи наши". Примем дар любви Божией во Христе Иисусе. Он умер и за тебя, дорогой друг!

И.М. Сергей

"ОН ПРОЩАЕТ ВСЕ БЕЗЗАКОНИЯ ТВОИ"
— Пс. 102, 3

Автора 102-го псалма можно приписать к благодарителям рода человечества. В сотнях духовных гимнов и молитв отражены мысли этого псаломпевца. Кажется, нет человека, которого не охватила бы благодарность Господу за Его любовь при чтении этого псалма. И все же нужно признать, что навряд ли есть тот, который смог постичь всю глубину Божьей любви. Читая Библию, исследуя ее, всегда остается впечатление, что мы понимаем ее только отчасти.

Обычно псалмы состоят из двух частей: сетования и хвалы. Но этот псалом от начала до конца составляет одно целое. Здесь содержится только благодарность Господу, и ничего другого. Нет ни одного облакка на горизонте — все славословит Господа. Кажется, что через этот псалом Господь пожелал подарить человечеству чистую песнь хвалы.

Перечисление причин благодарности начинается в третьем стихе. И они достойны нашего полного внимания. Остановимся на одной из них: "Он прощает все беззакония твои".

Итак, прощение является первым и величайшим благодеянием Бога. В первом Божией благодарности прощение занимает первое место. Да и весь этот псалом зиждается на единственной основе — прощении грехов Господом.

Прошение важно потому, что с него начинается новая жизнь для грешника. С прощением начинает звучать музыка новой жизни, которая развивает-
сся в песнь Моисея и Агнца, вспоминая в книге Откровения — 15, 3-4. Прощение грехов в первую очередь означает погашение долгов прежней жизни. “Он прощает все беззакония твои, исцеляет все недуги твои”. Нам не нужно больше нести за собой бремя прошлого. Как легко жить, если нам не надо волочить за собой проступки, ошибки, позор, муки совести прошлого! У нас есть возможность освободиться от них. Но это еще не освобождение, если мы забываем о них на мгновение. Это не освобождение, если мы отвлекаем себя другими обязанностями, чтобы только не думать о своих согрешениях. Это не освобождение, если мы усияляем совесть и говорим, что нет ни жизни после смерти, ни суда Божия. От этого сна мы очнемся однажды с гнетущим чувством бесцельно прожитой жизни. Имеется только один путь погашения ошибок прошлого. Слово Божие говорит: “Он прощает все беззакония твои, исцеляет все недуги твои”. Уже в древности Бог открыл в слове Своем, что Он готов прощать.

Он послал Иисуса Христа в мир именно с этой целью. Миллионы людей могут засвидетельствовать, что они испытали на себе это божественное прощение. Я могу сказать вместе с ними, что во Христе получил прощение грехов. В противном случае, как мы можем начать новую жизнь, если наши прошлые долги не уплачены? Поэтому будем благодарить Господа за то, что “Он прощает все беззакония твои”. Уплата долгов прошлого и начало новой жизни приходит одновременно. Человек, грех которого прощен, новый человек. “Насыщает благами желание твое, обновляется подобно орлу юность твою”. Говорят, что один раз в год орел подымается так близко к солнцу, что солнечный свет обжигает его перья. После этого он канием падает в море и поднимается из воды с обновленной силой. Возможно, под впечатлением этой поэтической картины псаломопевец говорит, что близость Бога уничтожает ветхую жизнь человека и дает начало новой жизни. Бог не может мириться со грехом. Всякий грех должен быть удален. Так относится Бог к нашим грехам и к нашей греховной жизни. Спрашивается, почему мы должны думать иначе?

Повторяем, Библия к первым благословениям Бога к грешнику относит прощение грехов и обновление жизни. И если мы не освободились от грехов, то не сможем верить в Господнюю доброту и в прощение грехов. Если мы откажемся от благословения Господнего прощения, то и другие благословения останутся для нас недостижимыми. Без обновления сердца мы не можем войти в Царствие Божие. Этому учил Иисус Христос, и этому мы верим — Ин. 3 глава.

Из Евангелия мы узнаем, что Господь прощает нас благодаря смерти Сына Своего Иисуса Христа, Который сказал, что Он “пришел взыскать и спасти погибшее” — Лк. 19, 10. Он пришел отдать душу Свою для нашего искупления. Это значит, что Он оценивает душу человека выше Своей жизни. Когда перед Ним стоял выбор — принять мученическую смерть на кресте для спасения грешников или сохранить Свою жизнь, — Он выбрал первое. Дело спасения — дело, достойное Сына Божия. Мы можем сказать вместе с пророком Михеем: “Кто Бог как Ты, прощающий беззакония?.. Ты ввергнешь в пучину морскую все грехи наши” — Мих. 7, 18-19.

Наш Бог все совершает с божественной основательностью. “Он прощает все беззакония твои”. Ничто не остается не прощенным. Подумаем, что было бы, если Господь простил не все наши грехи? Враг душ человеческих,
который копается в архивах грехов, обнаружил бы, что некоторые наши грехи не прощены, таким образом он имел бы права на нас. Но Слово Божие говорит о том, что Бог прощает “все беззакония твои”. Благодарность Господу за это маленькое и такое важное слово. Спасение, совершенное Христом, основательно и окончательно. Кто теперь может осудить тех, за которых умер Христос? Другого прощения нам не дано и не надо. Ибо это прощение признают небеса и преисподняя. Прощение индивидуально, так что мы можем сказать: “Он прощает все беззакония мои, исцеляет все недуги мои”.

Скажите перед Господом, что вы верите ему. Признайте, что вы совершили грехи и беззакония. Исповедайте, что верите в прощение Иисуса Христа, ибо Он является умилостивлением за грехи наши. Напишите на скрижалях своего сердца: “Мой грех прощен благодаря жертвенной смерти Иисуса Христа”. Пусть вера наша будет непоколебимой и твердой.

Прощение устраивает все препятствия между Богом и грешником. Псалмопевец восклицает: “Благослови, душа моя, Господа, и вся внутренность моя — святое имя Его... Он прощает все беззакония твои”. Откуда псалмопевец взял такое мужество, чтобы утверждать это? Ведь имя Бога свято и страшно?

Всевышний живет в неприступном свете, куда никто не может проникнуть. Грехи же человека относятся к области глубочайшей тьмы. И все же эти два противоположных понятия упоминаются вместе. Заметим, что Иисус Христос научил нас молиться так: “Да святится имя Твое... и прости нам грехи наши” — Мф. 6, 9-13. Молитва “Отче наш” включает святость Божию и греховность человека. Эти два различных понятия соединяются прощением.

Чудо прощения! Оно ставит грешника перед Богом. Через него грешник отваживается жить, умереть и предстать на суд Божий. Ценим ли мы чудо прощения? Представляем ли, как драгоценно оно перед Богом? Что бы мы делали без него? В Псем все препятствия между Богом и человеком устранены. Мы можем жить вечно в общении с Ним. Все это делает прощение.

Поэтому подымите свои очи в смирении ко кресту Голгофы. Там совершались чудо прощения и тайна примирения с Богом. “Он прощает все беззакония твои”. Прощение рождает в наших сердцах благодарность Господу уже здесь, на земле. Прощение побудило псалмопевца петь: “Благослови, душа моя, Господа и вся внутренность моя — святое имя Его”.

В наше время прощение грехов не является менее необходимым и радостным, чем во времена Давида. Пусть никогда переживание прощения не превратится для нас в простое воспоминание. И если прощение грехов больше не радует нас, то обратимся к жертве Спасителя и к великому подвигу спасения, чтобы огонь благодарности возгорелся в нашем сердце.

Можем ли мы сегодня петь эту песнь: “Он прощает все беззакония мои, исцеляет все недуги мои”?

О.Тарк
Способность мыслить представляет собой чрезвычайный дар Божий человеку. Когда человек теряет эту способность, он становится ненормальным, и его состояние делается трагическим. Можно сказать, что способность мыслить делает человека человеком. Мысли являются неотъемлемой частью нашей жизни, и они определяют наши слова, действия и поступки. Больше того, они характеризуют весь духовный облик человека. В сущности мы таковы, каковы наши мысли; и наши мысли определяют качество нашей личности.

Начало всякого дела в мыслях; совершаем ли мы малое или великое, хорошее или плохое — все эти дела получают свое начало в мыслях. Поэтому в нашей жизни очень важна работа мысли. Много плохого не произошло бы, если бы люди основательнее обдумывали свои поступки.

Поэтому Священное Писание говорит, что исправление человека нужно начинать с изменения мыслей. Покауление и представляет собой получение нового направления мыслей. Но и обретись, человек нуждается в изменении мыслей в лучшую сторону. Поэтому апостол Павел наставляет верующих говоря: "о горем помышляйте".


Мысли и стремления зависят от морального и духовного состояния человека. И, наоборот, духовное состояние человека определяется нашими мыслями. Вот почему верующему человеку нужно мыслить о горем. И если мы в мыслях наших движемся в божественном мире, тогда наши дела берут начало в Боге. Апостол Иаков говорит: "Мудрость, входящая свыше, во-первых, чиста, потом мира, скромна, послушива, полна милосердия и добрых плодов, беспристрастна и нелицемерна". Таким образом, наши мысли о горем способствуют нам правильно и продуктивно проводить нашу повседневную жизнь. И если наши мысли заняты Царством Небесным, то мы имеем право к определение, что мы имеем наше отношение к ценностям жизни. Тогда вечные непреходящие сокровища будут стоять у нас на первом месте, а преходящие — на втором. Главная нужна человеку — духовная, ибо "какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит?"; еще: "Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам" — Мф. 6, 33.

Размышляя о горем, мы сохраняем правильное направление к цели нашей жизни. Апостол Павел, свидетельствуя о себе, говорил: "Забывал заднее и простираясь вперед, стремлюсь к цели, почасти высшего знания во Христе Иисусе". В другом месте этот же апостол говорит, "что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас".

Великая ценность настоящей жизни состоит именно в том, что она является приготовлением к вечности. По этой причине мы должны стараться содержать...
жать свои сердца чистыми, так как небо есть Царство чистоты и красоты. А мысли о горнем дают нашим действиям высокие и благородные побуждения.

Для верующего человека является радостью и милостью то, что, находясь на земле, он может уже пребывать в высокой и чистой атмосфере неба. Поэтому смерть для нас не является чем-то страшным и безнадежным. В мыслях наших мы можем перепрыгнуть границы смерти, тем более, что смерть является дверью в более совершенный мир.

"Когда же тленное сие облечется в нетленное и смертное сие облечется в бессмертное, тогда сбудется слово написанное: "поглощенна смерть победою". Благодарение Богу, даровавшему нам победу Господом нашим Иисусом Христом!" — 1 Кор. 15: 54, 57.

Итак, наши мысли имеют великое значение. Но каковы они и где они находятся: в низине жизни или на небесной высоте? Кто управляет нашими мыслями: Иисус Христос или кто-то другой? Теперь остается еще один вопрос: как нам удерживать мысли на горной высоте, ведь мы владеем нашими мыслями только в известной мере? Для того чтобы наши мысли всегда были сосредоточены на горнем, нам нужно всей душой любить Господа. И если Господь для нас дороже всего, тогда и мысли наши будут вращаться в Его божественной сфере. Таким образом, наши мысли являются своеобразным барометром, показывающим, любим ли мы нашего Господа всем сердцем или нет.

Сегодня Иисус Христос спрашивает нас, как Он в свое время спрашивал апостола Петра на берегу Галилейско-го озера: "Симон Иоанн, любишь ли ты меня?" Может ли мы ответить Ему: "Господи, Ты знаешь все, Ты знаешь, что я люблю Тебя".

Слово Божие держит наши мысли на высоте. Господь говорит через Свое слово: "Как небо выше земли, так пути Мои выше путей ваших, и мысли Мои выше мыслей ваших" — Ис. 55, 9. При чтении Слова Божия и слушании его на собрании мы входим в область мыслей Божих и в молитве соединяем наши мысли с мыслями Божиими.

Свобода нашего мышления всегда бывает ограничена, потому что на наш образ мыслей оказывают влияние многие обстоятельства. Вследствие этого наше сердце является полем сражения, где встречаются различного рода влияния, но Дух Божий помогает нам в этой борьбе. Он спешит нам на помощь в наших слабостях и Он ходатайствует за нас воздыханием неизреченным.

В настоящее время наши мысли скрыты от других. Но однажды все обложки спадут, и тогда мы будем стоять перед престолом Божиим такие, какие мы есть на самом деле. Для многих это будет днем великого прозрения и торжества. Тогда обнаружится все наше внутреннее состояние. Готовы ли мы с радостью встретить своего Господа? Проверим себя в свете Божьего Слова. Да будем наши сердца постоянно сокрыты в Господе нашем Иисусе Христе.
Самуил — величайший из многих великих мужей Израиля. Свидетельство о нем в Священном Писании весьма поучительно для нас. Он явил себя образцом тихого, незаметного, сердечного, спокойного, безмятежного и непоколебимого в уповании на Бога человека. Величие его жизни, служения и всей его деятельности проявилось не в ратных подвигах, как то было у Иисуса Навина и других предводителей Израиля; не в дипломатических способностях, как у премудрого царя Соломона; и не в политических делах, совершаемых позднейшими царями народа Израильского, а в его бесконечно преданности и посвященности Господу.

Фактически Самуил представляет собой два типа служителей: он и судья и пророк. Он родился и жил в переломный период истории Израиля: это было время, когда в народе пробудилось религиозное сознание. Нравственный и духовный упадок сменился духовным подъемом. Народ набрал силу, укрепился в вере и уповании на Господа, чтобы совершить победы над властями тьмы, которые постоянно искушали и подталкивали народ к язычеству и idolопоклонству. Самуил явился тем человеком, через которого Всевышний начал совершать восстановление Своей славы в Израиле.

"Выступление Самуила, — пишет богослов Я. Крекер, — было подобно появлению утренней зари в мрачной ночи периода судей Израиля... В своих решениях он не определялся своим временем, но время свое определял полученным откровением... Это была личность, которая оказалась решающее влияние на продолжение истории Израильского народа".

Самуил был последним и лучшим из судей и в то же время полноправным пророком, то есть человеком, которого Всевышний использовал для того, чтобы сокрыть Свою волю народу. До него судьи и священники не могли до конца выполнить задачи, поставленной им Господом. И тогда Он поставил нового судью, которого наделил одновременно и пророческим даром.

Чтобы лучше понять об раз Самуила, кратко обрисуем его эпоху.

Израиль переживал тогда нелегкие времена: его со всех сторон теснили врачи, особенно филистимляне, столкновения с которыми продолжались десятилетиями. И в этой продолжительной борьбе ни маски, ни другие не могли одержать решающей победы. Оттого, что в Израиле не было вождя, который держал бы израильтян под строгой дисциплиной установленных Богом законов, они по грушились в глубокую тьму idolопоклонства.

В Силоме, где еще сохранялось истинное богочтение, и где находился ковчег завета, негодные сыновья священника Илия прямо у входа в синагогу собирали грешни, развязывая народ — 1 Цар. 2, 22-24. Всем своим поведением они отравляли народ от жертвоприношений. Священник Илий знал, как бесчестуют его сыновья, но не обуздавал их, чем потворствовал их греху.

Это было время, о котором с печалью говорится в Писании: "Каждый делал то, что ему казалось справедливым" —
Суд. 21, 25. Не было человека, могу-цего повлиять на народ и обличить творимое среди него зло. Не было ни одного мудрого правителя, ни богобоязненного священника, ни сильного в слове пророка. "Знамений наших мы не видим. Нет уже пророка, и нет с на-ми, кто знал бы, доколе это будет", — со справедливой горечью и скорбью се-товал псалмопевец Асаф — Пс. 75, 1-10. И когда произошло очередное сра-жение израильян с филистимлянами у Азека, то израильяне потерпели со-крушительное поражение. Ковчег за-вета был захвачен филистимлянами и отправлен в Азот.

"И отошла слава от Израиля", — от-мечает Слово Божие — 1 Цар. 4, 20-22. Какое это большое горе — потерять славу Божию! Израиль призван был возвещать эту славу окружающим народам, быть светочем для них. И до-коле сыны Израиля храли верность Господу, язычники трепетали перед ними. Но как только они впадали в идолопоклонство, то попадали под гнет язычников. Какой это был позор для детей великого и славного Бога!

Мы никогда не должны забывать эту важную истину: когда верующий стоит на духовной высоте, силы зла не каса-ются его — 1 Ин. 5, 18. Но как только он начинает отступать от истины или допускать грех, силы зла снова начи-нают осаждать его.

В это трудное время Бог искал в Из-раиле человека, который мог бы вос-становить истинное богопочитание в народе и нашел его в лице Самуила, который был вымолен женщиной по имени Анна.

Отрадно, что воля Божия и желание святой женщины совпали. Через неё Господь подарил Израилю великого пророка.

На долю Самуила выпала одна из труднейших задач: обратить сердца детей к отцам и многих отпавших — к Богу живому.

Это было весьма нелегкое дело, и потому Бог готовил Самуила особым образом. Обратим внимание на его ро-дителей — благочестивого отца и сми-ренную мать.

Самуил происходил, как и Моисей, из колена Левия — 1 Пар. 6, 27-28. Его мать Анна вначале была бесплодной. Бесплодие для благочестивых женщин в народе Израильском было большим несчастием.

Но несмотря на бесплодие Анны, ее муж Елкана любил ее. И тем не менее Анна горько плакала и очень страдала, что не имела детей. Мы все хорошо знаем эту библейскую историю. В скорби души своей Анна молилась Гос-поду со слезами, прося у Него сына — 1 Цар. 1, 10-11.

Ее печаль перекликалась с печалью Бога об Израиле, первенце Своем. Она принадлежала к тем женам в Израиле, которые были подлинно велики в своей любви к Господу и Его народу. Анна уразумела, чего хочет Бог, и дала Ему великий обет: "Господи Саваоф! если Ты призришь на скорбь рабы Твоей, и вспомнишь обо мне, и не забудешь ра-бы Твоей, и дашь рабе Твоей дитя му-жеского пола, то я отдам его Господу на все дни жизни его, и бритья не кос-нется головы его" — 1 Цар. 1, 11.

Это было угодно Господу. Илий свя-щенник, узнав о ее нужде и обете, благословил ее словами: "Иди с миром, и Бог Израилев исполнит прошение твое, чего ты просила у Него" — 1 Цар. 1, 17. Анна вскоре забеременела и родила первенца своего, назвав его Самуилом, что значит "исправленный у Бога" — 1 Цар. 1, 20.

По истечении двух лет Анна, согласно своему обету, привела Самуила в Силом, представила священнику и сказала: "Я — та самая женщина, ко-торая здесь при тебе стояла и молилась
Господу; о сем дитяти молилась я, и исполнил мне Господь прошение мое, чего я просила у Него; и я отдаю его Господу на все дни жизни его — служить Господу. И поклонилась там Господу” — 1 Цар. 1, 26-28. Господь даровал ей Самуила, а она в свою очередь отдала его Ему. Истинное поклонение совершается тогда, когда наши руки опустеют от всего, когда в центре нашего внимания окается только Господь. Поэтому нам необходимо отдать самое дорогое, что есть у нас, как сделала это Анна. Самуил был оставлен при храме на воспитание священника Илии. Анна исполнила свой обет, и Всевышний благословил ее.

В Писании помещена чудесная благодарственная молитва Анны: “И молилась Анна и говорила: возвратилось сердце мое в Господе; вознесся рог мой в Боге моем; ибо я радуюсь о спасении Твоем. Нет столь святого, как Господь; ибо нет другого, кроме Тебя; и нет твердых, как Бог наш. Не умножайте речей надменных; дерзкие слова да не исходят из уст ваших; ибо Господь есть Бог ведения, и дела у него взяты. Лук сильных преломляется, а немощные препоясываются силой. Сытые работают из хлеба, а голодные отдыхают; даже бесплодная рабка выделяет семь раз, а многоодна изнемогает. Господь умерщвляет и оживляет. Господь делает ницем и обогащает, уничтожает и возвышает. Из праха подъемлет Он бедного, из брения возвышает нищего, посажая с вельможами, и престол славы дает им в наследис; ибо у Господа основания земли, и Он утверждает на них вселенную. Степи святых Своих Он блюдет, а беззаконные во тьме исчезают; ибо не силою крепок человек. Господь сотрет презирающих с Ним; с небес возгребет на них. Господь будет судить концы земли, и даст краспость царю Своему, и вознесет рог помазанника Своего” — 1 Цар. 2, 1-10. Это не просто молитва, это пророческий гимн, прекраснейший из псалмов веры. Сердце Анны излилось в нем пред Богом в истинном поклонении. Она поет о Боге и Его величии.

Молитва Анны является прообразом песни Девы Марии, Матери Иисуса — Лк. 1, 46-55. Это мессианская пьеснь, выражающая надежду всех смренных и униженных в этом мире. Она содержит упоминание о Мессии как Помазаннике Божием.

С молоком матери Самуил впитал в себя тот великий дух веры, который обитал в его славных предках Аврааме, Исааке и Иакове. Этот дух ополчи на нем в еще большей степени, когда он подрос и стал уже самостоятельно взывать к Богу. Жизнь Самуила разделяется на два периода: первый — от рождения до момента воцарения Саула — 1 Цар. 1-10; второй — от воцарения Саула до смерти Самуила — 1 Цар. 11-25, 1.

Рассмотрим первый период его жизни.

Отрок Самуил представлен в Писании как образец послушания Богу и родительской воле. Как уже отмечалось, еще ребенком он был приведен в храм и посвящен Господу на служение. Свои обязанности при храме он совершал с великой ревностью и благоговением. Он был смренным и послушным с отроческих лет до конца жизни.

Он добровольно принял на себя обет пожизненного назорейства, потому что возлюбил Господа всем своим сердцем, всю душою и мыслями и с радостью служил Ему всю свою жизнь.

Где сегодня у нас такие дети? Где испрошенные у Господа сыновья и дочери наши? Почему они с ранних лет проявляют столько свяговия и непокорности и зачастую уходят в мир? Народная мудрость гласит: “Каковы сами, таковы и сани”. А Слово Божие показывает, что причина кроется в основном в духовном оскудении самих родителей. Каковы корни, таковы и ветви. Но если мы
искренне пред Богом, если свято жи-вем, то дети наши будут с нами и будут радовать наши сердца и Бога. И на-сколько мы повинуемся Господу, на-сколько наши дети будут слушаться нас. Это один из законов духовного мира. Пример тому. Доктор Добсон, большой специалист в вопросах семейной и духовной жизни, в книге “Родителям и молодоженам” откровенно делится с читателями о своих родителях, которые явили хороший пример христианской жизни. Они заложили основательный фундамент веры в его сердце. Добсон рассказывает, что его прадед торжественно молился, чтобы все его дети и потомки были верными и предназначенными служителями Божиими. Господь услышал его молитву. И действительно, все его сыновья и дочери служили Господу всем сердцем.

Трогательна картина встречи Самуила с Богом. Фактически это первое откровение, которым он утверждается на пророческое служение. Он был еще отроком и служил при священнике Илии. “Слово Господне было редко в те дни, видения не часто” — 1 Цар. 3, 1. Отчего такое происходило в Божием народе? Оттого, что служители, внутренне опустошенные и духовно бедные, не могут быть исполнителями воли Божией, поэтому что их грехи перекрывают тот канал, по которому поступает благословение свыше — Иер. 2, 8; 5, 31; Иез. 22, 26.

Отрок Самуил лег отдыхать на ночь при храме и сквозь дрему услышал голос, зовущий его по имени. Это был не он — голос разбудил Самуила. Он подумал, что его зовет Илий, и поспешил к нему. Когда это повторилось второй и третий раз, Илий сообразил, что Господь призывает отрока, и научил его, как он должен отвечать Зовущему. И когда Всевышний снова позвал его, он ответил: “Говори, Господи, ибо слышит раб Твой”. Этот голос был от Господа.

Первое откровение, которого удалось юному пророку, касалось суда Божия на дом Илии за большое нечестие его сыновей и его попустительство.


Новая жизнь начала проливаться через этот суд на народ. Сердца людей снова потянулись к Богу, начали духовно обновляться и укрепляться в вере. Сыны Израильтяне все более и более убеждались, что в лице Самуила Бог посетил Свой народ, и прониклись доверием и благоговением к пророку. Слово Божие говорит, что с того момента, как Господь впервые открыл Себя Самуилу в Силоме и до последнего его часа на земле, “Господь был с ним” — 1 Цар. 3, 19.

Вера Самуила возрастила на путях полнейшего послушания Господу. Она вела его путем великого смущения и беспредельной преданности Иегове. В нем выросла в полном смысле “вера, действующая любовью” — Гал. 5, 6. Так любить Господа и свой народ, как любил Самуил, могли не многие. И какой народ?! Отпавший от Бога, заблуждающийся сердцем, поддававшийся идолопоклонству. С верой и любовью он нес свой народ к престолу Божию, заботился о его духовном и земном благополучии. Видя многие грехи народа, доходящие до мерзости, он не отделился от него.

Самуил взял на себя очень трудную задачу: обратить весь Израиль к Господу и возвратить ему утраченную славу Божию. Он усильно трудился над сердцами израильтян в течение двадцати
лет. И считал для себя грехом прекра-тить о них молиться — 1 Цар. 12, 20-24. Его кропотливый труд дал свои плоды: наступил день, когда Самуил обратился к Израилю с могучим призвывом, в котором он прямо и мужественно указал на источник бедствий народа. “Если вы всем сердцем своим обра-щаешьесь к Господу, — сказал он, — то удалите из среды себя богов инозем-ных и Астарт, и расположьте сердце ваше к Господу, и служите Ему одно-му; и Он избавит вас от руки фили-стимлян” — 1 Цар. 7, 3.

Это было смелое заявление и оно бы-ло сказано в соответствующее время, когда народ переживал одно потрясение за другим. Вера обладает мужеством и прозрением от Духа Святого. Под сильным влиянием реформаторских речей Самуила люди, собравшиеся в Массифу, каялись и исповедовались говоря: “Со-грешили мы пред Господом”. Произошло духовное возрождение нации. Вот ка-кое величное значение имеет пророче- ское служение! И когда филистимляне вновь вооружились и выступили на вой-ну против израильтян, на этот раз народ уже твердо встал на позицию веры и об-ратился за помощью к Иегове. И Гос-подь возгремел в тот день сильным гро-mom, чем навел ужас на филистимлян, и они потеряли поражение — 1 Цар. 7, 10. В результате победы израильтяне возвратили назад ранее захваченные филистимлянами города от Екрона до Гефа. Так вера Божия, движимая силой Духа Святого, прогнала “полки чужих”.

С тех пор и в течение дальнейшего периода, пока Самуил был судьею Израиля, народ имел долгожданный мир и покой от внешних врагов. Много летнее притеснение и угнетение от язычников прекратилось. Бог внимал молитвам раба Своего и ограждал народ от новых по-рабошений. Чтобы увековечить память о Божией милости и защите, Самуил воздвиг между Массифой и Сеном камень и назвал его “Авен-Езер” — камень помощи. Там произнес он став-шую знаменитой фразу: “До сего мес-та помог нам Господь” — 1 Цар. 7, 12.

Не надо думать, что Самуилу все это давалось легко. Нет, это было результа-том упорной борьбы. Не один раз вера его подвергалась тяжелому испытанию, потому что он сталкивался с непредска-зуемым поведением народа. Никто из мужей веры не переживал в своей жиз-ни таких крутых переломов в настроении народа, какие переживал пророк Самуил. И только твердость его веры могла исправить остроту положения и помогала сориентироваться в сложной обстановке.

Даже Моисей, вождь Израиля, которо-го тоже потрясали неоднократные возмущения народа, однажды не смог вынести накала искушений и погрешал во грехе устами своими — Пс. 104, 32-33. Удивительно, как смог Самуил все это вынести.

Вслед за одним переживанием нака-тикалась новая волна испытаний, более сильная, чем прежняя. Веда эта пришла изнутри: жела уподобиться прочим на-родам, израильтяне просили Самуила помазать на царство достойнейшего из них, чтобы он судил их и вел войны Гос-поди. Этому способствовало худое по-ведение его сыновей Иоиля и Ави. Пос-следнее еще более усугубило скорбь Самуила. Произошло это уже под конец его жизни. Когда он состарился, то по-ручил своим сыновьям нести служение судей, надеясь, что они оправдают его доверие. Но они “не ходили путями его, а уклонились в корысть, и брали подар-ки, и судили превратно” — 1 Цар. 8, 3.

Как могло случиться, что дети свято-го человека стали из своих высоких полномочий извлекать выгоду? Видя все это, старейшины Израиля пришли к Са-муилу и изъявили желание иметь над собою царя по примеру других народов.
Это очень огорчило Самуила, так как он всегда ревновал о том, чтобы Сам Господь был их Царем. Он обратился к Богу с вопросом, что ему делать. Господь ответил: “не тебя они отвергли, но отвергли Меня, чтоб Я не царствовал над ними” — 1 Цар. 8, 7. По откровению Божию Самуил предостерег народ от опасностей, которые вытекали от свое-волия царей. Но народ настаивал на сво-ем, и тогда Бог повелел ему поставить им царя, предупредив о последствиях. Это был великий грех Израиля пред Господом.


Дело в том, что избрание царя на дон-ном этапе было преждевременным и по-спешным, так как народ был еще не го-тов к этому в силу своей духовной не зрелости. Впоследствии пророк Осия на- помнил Израилю об этом его неразумии и беззаконии — Ос. 13, 9-12. Призывая евреев на великое пророческое служе-ние народам земли, чтобы благословить их и ходатайствовать за них, нести им свет веры, Господь сказал: “Если вы будете слушать гласа Моего и соблюдать завет Мой, то будете Моим уделом из всех народов ... будет у Меня царством священников и народом святым” — Исх. 19, 4-6. Это было великое обетование, согласно которому Бог обещал быть Владыкою и Царем Израиля, хранить его, заботиться о нем, руководить и за-щищать его. Народ же в свою очередь должен был вслушаться принадлежать Гос-поду, слушать гласа Еgo, повиноваться Ему и соблюдать Его заповеди и быть таким образом царством священников. Только при таких условиях могло и долж-но было строиться теократическое го-сударство. Уже в Аврааме Господь на-чал осуществлять эту идею — Быт. 20, 7, а на примере царства Мелхиседека,

который был царем правды и мира — Евр. 7, 2, Он показал прообраз теокра-тического правления.

С момента исхода евреев из Египта и до Саула все складывалось так, как Господь определил. Он действительно был их Царем, созидал их колена, воспиты-вал и защищал их, воздвигал им вождей и судей. Но постепенно эта идея в их сознании стала меркнуть. Уклонившись в идолопоклонство, ко всем другим гре-хам своим они прибавили и этот грех — отвержение Господа как Царя своего. Это была трагедия Израиля. Скорбя вместе с Богом, Самуил тяжело пережи-вал ее. Своим требованием поставить царя, который управлял бы по образу прочих народов, израильянин поставил себя на один уровень с язычниками. От- ные они взяли свою судьбу в собствен-ные руки и поставили свое будущее в зависимости от воли царя из сынов человеческих. “Погубил ты себя, Израиль, — сест у пророк, — ибо только во Мне — опора твоя! Где царь твой теперь? Пусть он спасет тебя во всех городах твоих! Где судьи твои, о которых гово-рил ты: "дай нам царя и начальников"?" — Ос. 13, 9-10.

Последствия этого не замедлили ска-заться: народ вскоре через своих царей был поставлен под удар властей тьмы. Дальнейшая история Израиля при ца-рях изображала не столько победами, сколько поражениями. Наконец и на-род, и цари его попали в полон и оказа-лись в рассеянии на много веков. Саму-ил все это предвидел и потому был так сильно обеспокоен. Это требование на-рода он воспринял как прямое возмуще-ние против Бога. Радость, мир и покой не могут быть достигнуты на этом пути.

Однако, как ни тяжело было Самуилу исполнить это неразумное требование народа, тем не менее он исполнит его: Саул был избран и помазан в цари. Этот первый израильский царь отличался ве-личественной внешностью. Самуил сла-
зал народу: итак, если вы и царь ваш будете соблюдать заповеди Господни, то Он будет с вами, а если отступите, то суд Божий постигнет вас — 1 Цар. 12, 13-15.

С того дня, как Саул принял присягу, Самуил сложил с себя полномочия судьи, оставив за собой только служение пророка. Наступил второй период его жизни и служения — уже в качестве исключительно пророка.

С самого начала царь Саул совершил ряд ошибок, и Самуил вынужден был его строго обличить и предупредить: “не устоять царствованию твоему; Господь найдет Себе мужа по сердцу Своему” — 1 Цар. 13-14 главы. Саул оказался человеком, который не был предан Господу всем сердцем. Он не умел и не хотел во всем повиноваться воле Господней и своим ослушанием навлек на себя Его гнев, а затем и отвержение. Его первым опрометчивым шагом было то, что он не проявил послушания слову Господню и не выжал семи дней, как ему было повелено, а самовольно совершил жертвоприношение — 1 Цар. 10, 8; 13, 8-14. Он также не исполнил повеления относительно истребления заклятого. Поэтому Господь сказал о нем: “Жалко, что поставил Я Саула царем; ибо он отвратился от Меня, и слова Моего не исполнил” — 1 Цар. 15, 7-23. Саул не был верен своему призванию и пытался приумножить себе духовную власть, взяв на себя священнические функции — 1 Цар. 13, 8-10: 14: 32-35. И это было преступление перед Богом.

Чем глубже вникаем мы в грустную историю царствования Саула, тем более убеждаемся, что этот царь причинил Израилю скорее затруднений, чем оказывал помощь. Все его царствование было сложной неудачей, метко выраженной знаменательной строкой пророка Оси: “Я дал тебе царя во гневе и отнял в погодовании Моем” — Ос. 13, 11. Саул оказался совершенно недостойным царского венца, и его позорная смерть на горе Гелвуе согласовалась со всей его жизнью.

Непослушание Господу — тяжкий грех. Писание хорошо показало это на примере Саула, который был отвергнут за непослушание и своеолюбие. “Ибо непокорность есть такой же грех, что волшебство, и противление то же, что идолопоклонство” — 1 Цар. 15, 22-23. Самуил ставит послушание выше жертв: “Нежели всесожжения и жертвы столько же приятны Господу, как послушание гласу Господа? — говорит Самуил Саулу. — Послушание лучше жертв и повинование лучше туча овнов” — 1 Цар. 15, 22. Грех непослушания приравнивается к волшебству и идолопоклонству — оккульными грехам, строго осуждаемым Богом. “Не обманывайтесь, — предупреждает нас Писание, — идолослужители... Царства Божия не наследуют” — 1 Кор. 6, 9-10; Гал. 5, 19-21. И более того: “Чародеев, и идолослужителей и всех лжецов — участь в озере, горячем огнем и серою” — От. 21, 8.

Непослушание является родонаучальником всех грехов; от него происходят неверие, своеолюбие, честолюбие, себялюбие, гордость и т.п.

Но вернемся к повествованию о Самуиле.

От рождения посвященный в назореи Божий Самуил всем своим сердцем служил Господу и явил образец полнейшего послушания Ему. Он был верным стражем Иеговы, послушным орудием в руках Его, знал цену послушанию и потому глубоко скорбел об Израиле, не умевшем полагаться на Господа. Самуил долго печалился о Сауле. Это была новая трагедия Израиля, которую надо было пережить и которую надо было по-править.

Саумил переживал эту трагедию до тех пор, пока не посажал в цари Давида, мужа по сердцу Божию — 1 Цар. 13, 14.
Библия подробно описывает, как состоялось помазание молодого царя — 1 Цар. 16, 1-13. Рассказ об этом — весьма поучительная страница из жизни уже престарелого пророка. Пред глазами Самуила прошли все семь сыновей Иссея, статных и видных собою. И то, что Самуил не знал, кого из них наметил Господь к избранию, являлось для старших братьев Давида убедительным доказательством того, что не Самуил, а Сам Бог отринул их. Неведение пророка только подтверждает ту истину, что в избрании Давида сыграла решающую роль сверенная воля Бога.

Священное Писание много говорит об избрании Божием. Господь Иисус Христос учил: “Много званных, но мало избранных” — Мф. 10, 16; 22, 14. Он Сам избрал двенадцать апостолов — Лк. 6, 12-16. Человеку трудно согласиться с тем, что Бог имеет полное, сверенное право избрать, кого хочет Сам и кого Он усмотрит.

Так и Самуилу Господь преподал великий урок: “Не смотри на вид его и на высоту роста его... Я смотрю не так, как смотрит человек, ибо человек смотрит на лицо, а Господь смотрит на сердце” — 1 Цар. 16, 7. Духовное состояние сердца — вот мерило Божий оценки личности! Юного Давида Он предпочел семерым старшим сыновьям Иссея. Что видел Бог в сердце Давида? Глубокую веру, пламенную любовь к истине и преданность Его заветам, мужество, отвагу и твердость. Это было сердце, исполненное благочестия и страха Господня. Такой правитель и нужен был Израилю.

Господь повелел пророку помазать его в цари. “Взял Самуил рог с елеем, и помазал его среди братьев его, и повидал Дух Господень на Давиде с того дня” — 1 Цар. 16, 13. Да, Давид был особой избранным Божьим, продолжившим дело, начатое Самуилом. Самуил обратил народ к Иегове, — Давид поднял его на духовную высоту; Самуил начал успешные войны по освобождению Израиля, — Давид довел их до победного конца. Самуил чаял полного восстановления славы Божий, — Давид осуществил это чаяние в такой степени, что его царствование считается золотым веком в истории еврейского народа. В лице Давида Самуил помазал того, род которого тянулся тысячу лет вплоть до пришествия Мессии.

Еще только один раз виделись при жизни Давид с Самуилом. Это было тогда, когда Саул начал свое длительное преследование Давида — 1 Цар. 19, 9-24. Убежав от Саула, он пришел к Самуилу в Раму, поведав ему все, что сделал с ним Саул. Тогда, видимо, Самуил дал ему последнее наставление и укрепил его в упования на Господа, благословив его на путь служения Богу и людям.

Вера пророка Самуила — это вера, совершенная великие подвиги во имя Господне.

Какое же сердце и какую веру надо было иметь, чтобы все это пережить, достойно вынести и явить высоту любви! Какую надо было иметь твердость духа и великолюбие! Это был великий творец правды Божий, через которого Всевышний мог осуществить Свои планы и намерения. Видя в народе и о князьях резкие переходы от подъема к падению, Самуил никого не злословил, не отталкивал от себя и не унижал. Пророк Божий понимал, что главным виновником падений является враг душ человеческих, и ему, льву рычащему, он заграждал уста вернейшим и неизменным служением.

В Деян. 3, 24 апостол Петр говорит о пророках, начиная с Самуила. Его слова: “все пророки от Самуила и после него” указывают на школу пророков. Некоторые исследователи полагают, что “соми пророков”, о котором говорится в 1 Цар. 10, 5, и представлял собой школу пророков, основанную Самуилом в Израиле. В этой школе молодые левиты вели общинную жизнь и изучали закон Божий. За-
тем они шли в народ, проповедуя истину, пробуждая совесть народа, распространяя всюду высшие нравственные и духовные принципы. Пророк всегда отличался тем, что он доносил волю Божию всему народу. И Новый Завет называет пророками тех, кто доносит весть Божию народу — 1 Кор. 14, 3.

Отметим еще одно замечательную черту Самуила как пророка Божия. Самуил — это образ человека, всецело отдавшегося на служение Всевышнему. Верой и правдой он служил Богу и Его народу, часто забывая себя и свою семью. Из своего родного города Рамафаим-Цофима — 1 Цар. 1, 1 Самуил, будучи уже судьей Израиля, отправлялся в путешествие по стране, достигая центров израильских колен — Вефиля, Галаада, Массифы, — приводя там в порядок уклад жизни народа. Он молился о народе, нес его к Господу, воспитывал его и старался являть ему милость Божию и отцовский дух.

Наверное, это послужило причиной того, что сыновья Самуила остались недосмотренными, так как ему не было времени заниматься ими. Самуил, конечно, допустил ошибку, когда в старости своей доверил сыновьям судейское место. Но он понял эту ошибку, осознал свое упущение и не воспользовался своим величайшим правом, чтобы продвигать их дальше на общественное поприще. Наоборот, когда он увидел, что они непригодны для великого служения и отвергнуты народом, он предоставил их Господу и тем спас от гнева Божия себя и свою семью. Он поступил не так, как священник Илий, предшественник его, который своим неразумным обращением с сыновьями и повторством их нечестию налек на себя и дом свой суд Божий.

В этом смысле Самуил — величайший образец для всех отцов, улучшенных своими детьми. Самуил сам поправил свои упущения и не допустил урона своей семье.

Обозреватели истории Израильского народа очень высоко оценивают Самуила. Они считают его выдающимся евреем со времен Моисея. С него начинается новое высшее развитие национального самосознания еврейского народа, его духовный и нравственный облик, который сохранился до настоящего времени.

"Существуют царские личности, — пишет богослов Яков Крекер, — и без царского венца на голове, а также вожди без скипетра в руках. Благородство их — это внутреннее благородство их душ, а величие их заключается в самоотверженном служении и в непорабощающем господстве над другими. Таким царским пророческим явлением был и Самуил. Как пророк он служил своему народу до заката своих дней. Когда Саул возглавил царство, а Самуил официально сожалел с собой свои судейские полномочия, он еще раз напомнил народу о его грехе, но при этом сказал им ободряющие слова: "Господь же не оставит народа Своего ради великого имени Своего; ибо Господу угодно было избрать вас народом Своим. И я также не допущу себе греха пред Господом, чтобы перестать молиться о вас, и буду наставлять вас на путь добрый и прямый" — 1 Цар. 12, 20-25.

Так могла закончить свое пророческое и судейское служение только личность, которая сохраняла верность и живое упование на Господа. Поэтому Самуил оставался пророком и хранил для своих братьев весть и надежду, пока не выполнил своей миссии" (Я. Крекер, "Израиль — чудо истории").

Возлюбленные! Да даст нам Господь такое же терпение, мудрость, благочестие и упование, какими был богат пророк Самуил. И если мы приложим столько же старания, усердия и будем совершать такое же самоотверженное служение ближним, как и он, то Господь и нас благословит и соделает непоколебимыми в вере, надежде и любви.

В.Я. Канатуш
ЕВАНГЕЛИЗАЦИЯ

«Да будут все едины;
— да уверует мир» — Ин. 17, 21

ВСЕМИРНАЯ МИССИЯ “ВОЗРОЖДЕНИЕ-95”
С УЧАСТИЕМ БИЛЛИ ГРЕЕМА

“Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари” — Мр. 16, 15.

Служение всемирно известного евангелиста Билли Греема продолжается более пятидесяти лет. В течение этих лет он проповедовал Евангелие Христово в восьмидесяти пяти странах мира. Число слушавших его проповеди на евангелизационных собраниях достигло ста миллионов человек, не считая тех, кто слушал его свидетельство по радио и телевидению. В начале 80-х годов у Билли Греема родилась мысль распространения Благой вести с помощью современных средств связи. С тех пор евангелизационные кампании с его участием приобрели масштаб всемирного служения. В разное время спутниковые трансляции проповедей Билли Греема проходили в Европе, Африке, Азии, Латинской Америке, в странах Тихоокеанского региона. В 1993 году в рамках европейской программы евангелизации проповедь этого замечательного евангелиста могли слушать люди в сороке двух городах бывшего Советского Союза.

Город Сан-Хуан, столица Пуэрто-Рико был выбран для проведения Всемирной миссии “Возрождение-95” не случайно. Эта страна обладает богатым духовным наследием. Достаточно сказать, что ее герб изображает Агну, покоящегося на книге Откровения, запечатанной семью печатями. Город Сан-Хуан назван в честь предтечи Христа Иоанна Крестителя. Христиане здесь отличаются крепкой верой, особым рвением спасать грешников. Богослужения проходили на стадионе "Хирам Битхорн". С этого острова Евангельская весть прозвучала в ста семидесяти пяти странах мира, в трех тысячах местах. На связь с Сан-Хуаном вышли Москва, Владивосток, Чита, Одесса, Душанбе, Таллинн, Кишинев, — всего двадцать один город.

Проповедь Билли Греема предваря-
ли музыка, пение и свидетельство верующих.

В Москве евангелизационные собрания проходили в спортивном комплексе “Измайлово”. Руководил служением брат Н.А. Колесников. В музыкальной программе принял участие хор и симфонический оркестр “Логос” под руководством Е.С. Гончаренко.

Проповеди доктора Билли Греема были объединены одной темой “Время пришло”. И действительно, сегодня самое время возвести истрадавшемуся миру благую весть Евангелия. А эта весть неизменна: Бог любит нас. Он любит и ждет нашего обращения к Нему, независимо от того, кто мы и чем заняты в этой жизни.

Господь любит всех — богатых и бедных, знатных и простых; образованных и малограмотных. Он любит нас и готов простить нам все наши грехи во имя Сына Своего Иисуса Христа и ввести нас в Свое Царство. Так любит Бог! Для получения спасения необходиимо веровать в Него как в своего Спасителя и вручить Ему свою жизнь!

Именно теме Божией любви была посвящена первая проповедь Билли Греема, в основу которой он взял “золотой” стих Библии: “Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную” — Ин. 3, 16.

Как весть надежды и радости прозвучала и вторая проповедь на слова Христа из Евангелия от Иоанна 6, 48: “Я есть хлеб жизни”, которую Б.Греем произнес на богослужении, проходившем в пятницу 17 марта.

Заключительное евангелизационное собрание с трансляцией проповеди Б.Греема из Пуэрто-Рико состоялось 18 марта, в субботу.

Под тихие звуки мелодии “Ближе, Господь, к Тебе” люди входили в зал спорткомплекса “Измайлово” и занимали свободные места.

В семь часов брат Н.А. Колесников начал служение, обращаясь к собравшимся со словами: “Мы рады приветствовать всех, кто пришел на это собрание: молодых, пожилых и детей; тех, кто уже слышал проповеди Билли Греема в эти дни и тех, кто пришел впервые! Да благословит вас Господь быть внимательными к тому, что Он скажет нам сегодня через Своих слушателей. Призовем Его имя, чтобы Он благословил это служение всемирной евангелизации “Возрождение-95”.

После молитвы хор под управлением сестры И. Тимченко исполнил гимны: “Принадлежу Иисусу”, “Иисус, Господь, я люблю”, “Возлюблю тебя, Господи!”, “К Богу взыкаю”.

Приветственное слово произнес П. Б. Коновалчик, председатель Совета евангельских христиан-баптистов России. В частности он сказал: “Великое сотворил Господь, что не только мы, но и народы всей нашей планеты могут сегодня слушать Его Слово. В Священном Писании, в книге пророка Исайи 22, 29 мы находим такие слова: "О, земля, земля, земля! слушай Слово Господне".

Хорошо, когда мы избираем эту благую часть — слушание Слова Божия, ибо оно дарует нашей душе мир. Настроим себя на слушание Слова Господня. Сегодня мы услышим свидетельство о Божией любви к нам.

В каком бы состоянии мы не находились, Господь любит нас, Он ищет ушедших от Него сынов и дочерей.

Слово Божие несет нам весть о том, что мы можем быть избавлены от ада и смерти. Оно живо и действительно, “оно проникает до разделения души и духа” — Евр. 4, 12. Будем внимать этому Слову, ибо нет другого, подобного ему; это живое Слово Бога.

В Своем Слове Господь сообщает
нам абсолютную истину; и нам важно принять ее.

К сожалению, многие люди не хотят слушать Слово Божие, и это приносит вред их душам. В конечном итоге мы должны читать Слово Божие каждый день так же, как вкушаем насущный хлеб.

В Священном Писании есть такие слова: “Не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божих” — Мф. 4, 4.

Брат П.А.Кузнецов исполнил два гимна: “Живу, как и прежде” и “Я верую в Бога”, после чего Н.А.Колесников представил глухонемую сестру, которая выступила со свидетельством. “Меня зовут Марина, — сказала она, — я потеряла слух, когда мне было пять месяцев. Являюсь членом церкви “Вера и тишина”, которая образовалась после проповеди Билли Греема в октябре 1992 года. Тогда нас было мало. Наша церковь растет, и нас уже восемьдесят семь верующих. Особенно мы благодарны за вклад в организацию церкви переводчика Н.И. Записной.

Господь Бог любит нас, глухих, и мы очень любим Его. Да хранит и благословит вас всех Господь! Алялуйя! Алялуйя! Алялуйя! Осана! Слава Богу — Отцу и Сыну и Святому Духу”.

Борис Бережной и Ирина Тимченко исполнили песнопение “Обрати сердце к Богу” и гимн о Небесном Иерусалиме. Затем в исполнении хора прозвучал замечательный гимн “О, благодарите, спасен тобой!”, в котором есть такие слова:

О, благодарите, спасен Тобой
я из пустыни бед;
был мертв — и чудом стал живой,
был слеп — и вижу свет.

После этого были прочитаны слова из Библии:

“Тогда наконец он (Пилат) предал Его им на распятие. И взяли Иисуса и повели. И, неся крест Свой, Он вышел на место, называемое Лобное, по-северски Голгофа; там распяли Его” — Ин. 19, 16-18.

После пения гимна “Льются слезы печали” в исполнении Бориса Бережного в сопровождении ансамбля народных инструментов Клифф Варроуза представил сводный хор, певший в этот вечер на стадионе в Сан-Хуане и популярного христианского исполнителя Майкла Смита, США. Затем он обратился к слушателям со словами: “Сердечный привет из города Сан-Хуана, где вы ни были: в Финляндии, в Непале, в Тринидаде, на Филиппинах. Тысячи людей собрались сегодня вечером на этом стадионе, и у нас чудесное общение. В небесах светит полная луна. Сам Господь улыбается нам с небес”.

Майкл Смит исполнил песнопения об обищении, которое мы имеем во Христе. “Нет единства прочнее и прекраснее, чем единство в Иисусе Христе, оно, как луч в ночном темноте, оно нам освещает путь в годину несчастья”.

После песнопения соло “Что за Друга мы имеем” на кафедру поднялся доктор Билли Греем. Он посмотрел на своих слушателей добрьим внимательным взглядом и сказал: “Сегодня мне хочется обратить ваше внимание на Библейский текст, записанный в Евангелии от Марка 8, 36. Но прежде, чем мы прочитаем этот текст, замечу, что Библия — это книга, вдохновленная Богом. В Библии имеется шестьдесят шесть книг, которые говорят, откуда мы появились, для чего и как нам следует жить, а также о том, что ожидает нас в будущем. В Библии содержатся ответы на все вопросы бытия.

Позвольте также сердечно приветствовать всех, кто слушает нас во мно-
Евангелизационное собрание в Измайлowsком комплексе в Москве, на котором выступил с проповедью Билли Греем
тих странах мира с больших экранов. К нам поступают сообщения из различных мест, где проходит наша миссия "Возрождение-95".

В общей сложности собрания проходят в трех тысячах местах на стадионах, на площадях, в домах культуры, на полях. Семь тысяч слушателей присутствовало на собрании на открытом стадионе в Индии. Более четырехсот человек откликнулось на призыв Христа.

На первое богослужение на острове Того пришло пять тысяч человек; сто душ откликнулись на призыв прийти к Христу. Вчера четыре тысячи человек посетили богослужение в Бангладеш. Вчера Слово Божие слушали двадцать тысяч беженцев из Руанды.

А теперь прочитаем слова, которые сказал Иисус Христос: "Ибо какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душу свою повредит?" — Мр. 8, 33.

В Соединенных Штатах, — продолжал Билли Гресэм, — есть популярный журнал "Ролинг Стоун", в котором однажды появилась статья о знаменитом певце группы "Нервана" Курте Кабена. У него были деньги, слава, поклонники — все. Но он покончил жизнь самоубийством, оставив такую записку: "Темная пропасть в моем сердце".

Этот человек ушел из жизни без Бога. В Библии говорится об одном человеке, которого звали Соломон. Он был одним из богатейших людей в мире. У него были колоссальные доходы от торговли, великолепные дворцы.

Стоило ему только пальцем пощекотать, как у него было все, чего он желал. И что же? Сидя под звездным небом, он размышлял о смысле жизни и сказал такие слова: "Суета сует — все суета!" — Екк. 1, 2.

А теперь поговорим о душе. В нашем теле есть душа и дух, хотя их невозможно увидеть. Душа имеет ни с чем неравную ценность. Но люди забывают о душе.

В последнее время много говорят о загрязнении окружающей среды. Но ежедневно в мире мы сталкиваемся с нравственным загрязнением: пьянством, наркоманией, преступностью, недобросовестным отношением к семье, к работе.

Нас наши души осквернены, отправлены, безжизненны.

Мы много времени уделяем заботе о нашем теле. Господь тоже ценит наше тело, но более Он ценит нашу душу и дух. "Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душу своей повредит?" Как видим, наша душа дороже всех богатств мира. Дороже всего золота и серебра.

Так вот, Иисус Христос сказал такую истиину, что ваша душа дороже всех богатств мира.

Вы можете, хотя это мало вероятно, приобрести весь мир, и однажды обнаружить, что потеряли самое главное — душу! Думали ли вы так о своей душе?

Зададимся вопросом: почему так страшно потерять душу? Потому что она бессмертна. В настоящее время вы здоровы, крепки, но вы умрете. Наше тело только прекрасная оболочка для души.

Те, кто находится здесь, на стадионе, кто слушает и не слушает нас — все мы идем путем смерти. И Библия говорит: "Человекам положено однажды умереть" — Евр. 9, 27. Никто из нас не сможет избежать смерти.

Иисус Христос пришел в этот мир, чтобы взять на Себя наши грехи и беззакония. Он умер за нас на кресте, и теперь мы можем жить вечно. Если вы обратитесь ко Христу, то получите прощение грехов, потому что Он умер и за ваши грехи.

Душа есть воля, чувства, разум, — все, что представляет нашу личность.
Живя на земле, помните: тело ваше когда-нибудь умрет, душа же будет жить вечно, ибо вы созданы по образу Божию. Думали ли вы о том, где окажетесь после смерти?

Именно эта тема занимает центральное место в Библии и относится к нашему спасению. Согласно учению Библии наше обитание на земле ограничено только этой жизнью. В Слове Божием нет основания для идеи перевоплощения. Поэтому мы должны сегодня решить, где будем проводить вечность. Потеря души трагична, потому что назад дороги нет.

Иисус Христос сказал: “Приди ко Мне” — Мф. 11, 28. Это приглашение к вам. Спаситель знает все о нас, видит каждый наш грех. И тем не менее Он говорит: Я люблю вас и готов простить вам!

И Господь любит всех нас одинаково. Благая весть состоит в том, что Бог прощает, изменяет нашу жизнь и дарует нам жизнь вечную.

Душа драгоценна еще и потому, что о
Хористы Московской церкви исполняют духовные песнопения на евангелизационном собрании в Измайловском комплексе

ней заботится Сам Бог. Он любит и долготерпит нас потому, что человек имеет живую душу. “Господь...долготерпит нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к покаянию” — 2 Пет. 3, 9.

Помните: душа бессмертна. Стоит ли рисковать?

В ваших руках находится душа; она дороже всех бриллиантов мира. За нес умер Сын Божий — Христос.


На основании Его жертвы Отец Небесный дарует нам прощение, предлагает жизнь — вместо смерти, рай — вместо ада.

Возможно, до этого времени вы не задумывались над тем, какую ценность представляет ваша душа. Если вы потеряете ее, то не сможете уже вернуть.

Обратитесь к Иисусу Христу, Он изменит вашу жизнь. Вы будете любить ваших ближних, будете оказывать помощь больным и бедным, ибо будете видеть их глазами Христа. Ныне Господь
дарует вам неповторимую возможность рассудить о вашей вечной участи.
Только придя к Нему, вы сможете жить полноценной жизнью здесь, на земле, и иметь жизнь вечную на небесах.

Во время второй мировой войны в концентрационном лагере польский сержант был приговорен к смерти. Когда об этом узнал священник Колбе, он просил о милости для этого человека, у которого дома остались жена и дети. Но этот священник должен был умереть вместо него. Этот поляк прожил после этого еще пятьдесят лет (между прочим, он умер на прошлой неделе). Всю свою жизнь он путешествовал по всему миру и говорил людям: “Колбе умер вместо меня!”

Пятьдесят лет я служу Господу и возвещаю всем, что Иисус Христос умер за Билли Греема. Да! Он умер за меня! Но не только за меня, но и за тебя! Обратитесь к Господу и живите! “Ибо, какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душу своей повредить?”

Молитесь вместе с нами так: “Господи! Я отдаю Тебе свою душу, разум, сердце — всего себя. Благодарю, Господи, за Твою любовь, что Ты взял на Себя мои грехи. Доверяюсь Тебе и буду следовать за Тобой!”
Если Дух Святой касается вашего сердца, присоединяйтесь к тем, кто уже совершил покаяние.
Придите ко Христу, где бы вы ни были.
Более трехсот душ совершали покаяние перед Господом. После молитвы, которую совершил над ними брат Н.А. Колесников, им было дано наставление.
Сердечной благодарственной молитвой закончилось это богослужение, на котором все присутствующие пережили действие благодати Божией.
Всего на трех евангелизационных собраниях, проходивших в Москве, к Господу обратились восемьсот шестьдесят душ.
“Единому премудрому Богу, Спасителю нашему чрез Иисуса Христа Господа нашего, слава и величие, сила и власть прежде всех веков, ныне и во все века. Аминь” — Иуд. стих 25.

В. Кадаева
Урок 22 (89)

Последствия грехопадения

Основной текст: “Всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете, что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей” — 1 Ин. 3: 15.

Дополнительные тексты: 1 Ин. 3, 1-18; Иак. 3, 1-12; 1 Ин. 4, 13-21; Рим. 7, 4-12.

Грех имеет разрушительную силу. Он изгнал человека из раи; теперь изгоняет детей из родного дома и в конечном итоге ведет к погибели. Но милость Божья не оставляет человека в глубинах падения и ведет его к спасению.

“Адам познал Ему, жену свою; и она зачала, и родила Каина, и сказала: приобрела я человека от Господа. И еще родила брата его, Авеля. И был Адель пастырем овец; а Каин был земледелец. Спустя несколько времени, Каин принес от плодов земли дар Господу. И Адель также принес от первородных стада своего и от тука их. И призрел Господь на Аавеля и на дар его; а на Каина и на дар его не призрел. Каин сильно огорчился, и поникло лице его. И сказал Господь Каину: почему ты огорчился? и отчего поникло лицо твое? Если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? а если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит; он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним” — Быт. 4, 1-7.

К великому несчастью, Каин стал первым убийцей на земле. Грех Адама перешел к его сыну и распространился на все человечество. Прошло много времени, пока в мир явилось Семя жены — Спаситель мира, Сын Божий Иисус Христос для уничтожения греха и смерти.

Второй сын Адама и Евы был пастырем овец. Его имя Адель означает “духовение”.

Каин занимался земледелием, а Адель был пастухом.
Отношение братьев к Богу открылось через их жертву. Господь принял жертву Авеля, а жертву Каина отверг. Почему? Авель принес свою жертву с сердечным смирением и чувством глубокой благодарности Подателю всех благ. Каин же принес жертву с неверием и гордостью.

Подтверждение этих мыслей мы находим в послании Евреям 11, 4: "Верою Авель принес Богу жертву лучшую, нежели Каин: ею получил свидетельство, что он праведен, как засвидетельствовал Бог о дарах его; ею он и по смерти говорит еще".

"Каин сильно отгорелся, и поникло лице его". Он оказался в положении изобличенного преступника. Он понял, что недобрые мысли, тщательно скрываемые, обнаружены.

Несмотря на предупреждение Господу, вместо сокрушения зависть и огорчение нашли место в сердце Каина. Сила зла велика. У Каина не нашлось силы победить зло. Такой силой является только любовь, которую дает нам Господь: "Не будь побежден злом, но побеждай зло добром" — Рим. 12, 21.


Мы прочитали об ужасном грехе — братоубийстве.

Почему Каин восстал против Авеля? На этот вопрос можно ответить одним словом: из зависти.

Апостол Иоанн ясно и коротко говорит: "Каин, который был от лукавого и убил брата своего. А за что убил его? За то, что дела его были злы, а дела брата его праведны" — 1 Ин. 3, 12.

Каин находился под властью диавола и исполнял его волю.

Господь сказал Каину: "И ныне проклят ты от земли". Труд Каина стал более тяжелым, и к тому же он оказался "изгнаником и скитальцем на земле".

"Вот, Ты теперь сгоняешь меня с лица земли, и от лица Твоего я скроюсь, и буду изгнанником и скитальцем на земле; и всякий, кто встретится со мною, убьет меня. И сказал ему Господь: за то всякому, кто убьет Каина, отмстится в семеро. И сделал Господь Каину знамение, чтобы никто, встретившись с ним, не убил его" — Быт. 4, 14-15.

Грех влечет за собой справедливое возмездие. Каин испытал это на себе. Он испугался, что люди поступят с ним также жестоко, как он со своим братом.

Но Бог в Своей милости засступился за него и дал ему некий знак, знамение, которое гарантировало ему защиту от покушения на его жизнь. В чем выражался этот знак, — трудно сказать. Но как бы то ни было — Господь покровительствовал ему.

Один из толкователей Библии пишет по этому поводу: "Богу не угодно было допустить, чтобы кровь Авеля, пролитая впервые на землю, вызвала целый ряд ответных убийств. Он оставлял всю попытку человека к возмездию за убийство убийством, иначе человечество погибло бы в самом начале своей истории не только физически, но и нравственно: душа человеческая в этом нескончаемом ряде
Великий в Своей любви Бог, смотря на людей, скорбел о падении их.
"Ной же обрел благодать пред очами Господа. И сказал Бог Ной: конец всякой плоти пришел пред лице Мое; ибо земля наполнилась от них злодеяниями. И вот, Я истреблю их с земли. Сделай себе ковчег из дерева гофер; отделения сделай в ковчеге, и осмою его смолою внутри и снаружи" — Быт. 6: 8, 13-14.

Божия справедливость решила положить конец беззаконию. Но Божья любовь нашла путь спасения человечества. Этим путем является благодать — спасение не по заслугам. "Ной же обрел благодать пред очами Господа".

"И сказал Господь Ною: войди ты и все семейство твое в ковчег, ибо тебе увидел Я праведным предо Мною в роде сем. Ибо чрез семь дней Я буду изливать дождь на землю сорок дней и сорок ночей и истреблю все существующее, что Я создал, с лица земли. Но Я сделал все, что Господь повелел ему" — Быт. 7: 1, 4-5.

Путь веры и послушания Богу — путь праведности. Об Аврааме сказано: "Аврам поверил Господу, и Он вменял ему это в праведность" — Быт. 15, 6.

Ной верил Богу, и это вменилось ему в праведность. В послании Евр. 11, 7 говорится: "Верою Ной... приготовил ковчег... и сделался наследником праведности по вере".

Апостол Петр, сравнивая спасение Нои с новозаветным, пишет: "Так и нас подобное сему образу крещение, не плотской нечистоты омывание, но обещание Богу доброй совести, спасает воскресением Иисуса Христа" — 1 Пет. 3, 21.

Нас спасают смерть и воскресение Иисуса Христа!

Апостол Павел называет это "делом веры". В чем же оно состоит? Фессалоникийцы, слушая Евангелие, "обрати-
лись к Богу от идолов” — 1 Фес. 1: 3, 9.

Уверовавший в Иисуса Христа человек оставляет греховную жизнь и старого хозяина и обращается к Богу живому, Который становится Господином его жизни. Говоря образно, верующий человек входит в ковчег Нового Завета: “Кто во Христе, тот новая тврь; древнее прошло, теперь все новое” — 1 Кор. 5, 17.

“И сказал Бог Ною и сыном его с ним: вот, я поставлю завет Мой с вами и с потомством вашим после вас, и со всякою душею живою, которая с вами, с птицами и со скотами, и со всеми зверями земными, которые у вас, со всеми вышедшими из ковчега, со всеми животными земными; поставлю завет Мой с вами, что не будет более истреблена всякая плоть водами потопа, и не будет уже потопа на опустошение земли. И сказал Бог: вот знамение завета, который Я поставил между Мною и между вами, и между всякою душею живою, которая с вами, в роды навсегда: Я полагаю радугу Мою в облаке, чтоб она была знамением завета между Мною и между землею” — Быт. 9: 8-13.

Завет с Ноем состоял в том, что “не будет более истреблена всякая плоть водами потопа”. Он был заключен с тем, чтобы успокоить Ною и его потомство, а в их лице и все человечество, чтобы они не жили в страхе о том, что однажды может произойти новый потоп. Этот завет распространяется на все живое. “И со всякою душею живою, которая с вами”. Бог больше не истребит землю через потоп. Следующее истребление земли произойдет огонем. Об этом мы читаем во 2 Пс. 3, 6-7.

Заключительное размышление: ныне время примирения с Богом через Иисуса Христа — Рим. 5, 1, — время благодати!

Вопросы для повторения
1. Почему Бог решил истребить всех “от человека до скотов”?
2. Какое повеление получил Ноа?
3. Как мы достигаем спасения?
4. Какой завет Бог дал Ною?

Урок 24 (91)

Основной стих: “Погибели предшествует гордость, и падению надменность” — Прит. 16, 18.

Дополнительные тексты: Лк. 12, 13-21; Ам. 6, 8-14; Ис. 14, 3-15; Мр. 7, 14-23; Мф. 5: 1-10, 21-26, 38-48.

Гордость неизбежно ведет к падению. Лукавый находит путь к сердцу в человека через гордость: “будете, как боги” — Быт. 3, 5. Гордость разрушает семью, ссорит друзей, проникает в церковь. Противоядие гордости — смирение. Этому мы можем научиться у Христа — Мф. 11: 28-29, Который смирил Себя, был послушен до смерти и смерти крестной.

В Бытие говорится о построении Вавилонской башни и о призвании Авраама. В первом случае мы видим попытку человека устранить Бога из своей жизни, а во втором — откровение Бога, данное Аврааму по его вере. С одной стороны мы видим стремление человека прочно основаться на земле, с другой стороны — стремление Бога поднять наднего человека до небес. Остановимся на первом событии.

“На всех земле был один язык и одно наречение. Двинувшись с Востока, они нашли в земле Синаан равнину и поселились там. И сказали друг другу: нам делаем кирпичей и обожжем огнем. И стали у них кирпичи вместо камней, а земляная смола вместо известки. И сказали они: построим себе город и башню, высотою до небес; и сделаем
себе имя, прежде нежели рассеемся по лицу всей земли. И сошел Господь посмотреть город и башню, которые строили сыны человеческие” — Быт. 10, 1-5.

До этого момента у всех людей на земле был один язык. Какой именно, никто не знает. На этом языке говорили потомки Ноя, происшедшие от его сыновей — Сима, Хама и Иафета. Люди говорили на одном языке и хорошо понимали друг друга.

Но вот они решили: построить город и башню высотой до небес.

Тот, который внушил первым людям, что они станут, как боги, когда вкусят от дерева познания добра и зла, внушил потомкам Ноя, что они могут подняться до небес.

В книге “Заметки на книгу Бытие” автор утверждает, что в Сенненарской долине помыслы человеческие были направлены к собственному прославлению. Таково же состояние человеческого сердца и в наши дни: все ищут своего возвышения.

Вавилонская башня представляет собой продукт человеческой гордыни. Для сооружения башни они нашли подходящее место в Сенненарской равнине.

В основе этого плана лежало не желание прославить Бога, но стремление сделать себе имя. Но Священное Писание говорит: “Бог гордым противится”.

“И сказал Господь: вот, один народ, и один у всех языков; и вот что начали они делать, и не отстанут они от того, что задумали делать. Сойдем же, и смешаем язык их, так чтобы один не понимал речи другого. И рассеял их Господь оттуда по всей земле; и они перестали строить город. Посему дано ему имя: Вавилон; ибо там смешал Господь язык всей земли, и оттуда рассеял их Господь по всей земле” — Быт. 11, 6-9.

Строительные работы были начаты и находились в разгаре, когда Господь решил вмешаться в этот замысел людей.

До этого Господь не вмешивался в их дело. Но пришел конец, так как это начинание было противно воле Божией.

Один толкователь Библии пишет: “В этих словах слышится сожаление о том, что род человеческий, представленный собственной воле, первым делом избрал зло, утвердив даже мысль о всемогуществе Творца”.

Слово “сойдем” указывают на важное определение Божие, в котором участвовало три лица Божественной Троицы. Господь решил положить конец этой гордыней: “смешаем там язык их, так чтобы один не понимал речи другого”.

Итак, люди заговорили на разных языках и рассеялись в соответствии с языком, на котором они говорили. Так что гордость сначала удалила их от Бога, а потом и друг от друга.

Вопросы для повторения
1. Почему люди задумали строить город и башню?
2. Как Бог отнесся к плану людей?
3. К чему ведет гордость?

Урок 24 (92)

Тексты урока: Быт. 12, 1-3; 22, 1-8.

Основной стих: “Ибо что говорят Писание? "поверил Авраам Богу, и это вменилось ему в праведность" — Рим. 4, 3.

Дополнительные тексты: Евр. 11: 8-12, 17-19; Рим. 4: 1-25; 5: 1-5.

В книге Бытие дается родословие Сима, от которого ведется родословие Авраама, ставшего отцом всех верую-
щих. Авраам был мужем веры. Его вера проявилась в полном послушании Богу.

Изучение жизни Авраама служит благословением для каждого желающего исполнять волю Божию.


Знакомство с жизнью этих четырех патриархов помогает лучше понять Слово Божие.

"И сказал Господь Аврааму: пойди из земли твоей, от рода твоего и из дома твоего, в землю, которую Я укажу тебе. И Я произведу от тебя великий народ, и благословлю тебя, и возвеличу имя твое; и будешь ты в благословении. Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные. И явился Господь Аврааму, и сказал: потомству твоему отдаю Я землю Мория, и там принеси его во всесожжение на одной из гор, о которой Я скача тебе" — Быт. 12: 1-3, 7.

Господь дает Аврааму тройное обетование. Первым является обещание дать ему и его потомкам в наследие землю. "Пойди... в землю, которую Я укажу тебе".

Вторая часть обетования — произвести от него многочисленный народ: "Я произведу от тебя великий народ... и возвеличу имя твое".

Третья часть обетования относится лично к Аврааму. Господь обещает, что он будет служить благословением для всех народов земли: "И благословятся в тебе все племена земные".

Авраам отнесься к Божьему призыву с полным послушанием. Благодаря его послушанию, Бог благоволил к нему. Авраам немедленно направился туда, куда указал ему Господь, в Ханаан. Благодаря первому шагу веры Авраама, Господь вторично является ему и подтверждает Свое обетование.

Часто мы лишаемся Божьих благословений из-за нашей неделительности, задержки в нашем "Харране". Хождение Авраама верою и безусловная покорность Богу служит примером для нас. Обратим внимание на то, как Авраам поклонялся Богу: "И создал там жертвеник Господу". Последуем за ним и мы увидим, как часто он возводил жертвеник на своем пути, что служит знаком его покорности и поклонения Богу!

Испытание веры Авраама

"И было, после сих происшествий Бог искушал Авраама, и сказал ему: Авраам! Он сказал: вот я. Бог сказал: возьми сына твоего, единственного твоего, которого ты любишь, Исаака; и пойди в землю Мория, и там принеси его во всесожжение на одной из гор, о которой Я скажу тебе" — Быт. 22, 1-2.

Так начинается повествование о исключительном переживании в жизни Авраама. К тому времени он уже носил имя Авраам — "отец множества народов" — Быт. 17, 4-5. После многих испытаний, которые встречались ему на пути, Аврааму посылалась новое, высшее испытание.

Авраам выдержал все испытания веры.

Апостол Иаков пишет: "Не делами ли оправдался Авраам, отец наш, возложив на жертвеник Исаака, сына своего?" — Иак. 2, 21. В послании к Римлянам мы читаем: "Поверил Авраам Богу, и это вменялось ему в праведность" — Рим. 4, 3.

Оба пра́вы: и апостол Иаков и апостол Павел. Оба они подчеркивали
важность веры. Но истинная вера проявляется в делах. В чем же заключалась вера Авраама? На этот вопрос мы находим ответ в Евр. 11, 17-19: "Верю Авраам, будучи искушаем, принес в жертву Исака и, имея обетование, принес единородного, о котором было сказано: "в Исаке наречется тебе семя"; ибо он думал, что Бог силен и из мертвых воскреснет, почему и получил его в предназначение".

"Вера есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом" — Евр. 11, 1. Такая вера была у Авраама.

Авраам с честью выдержал испытание веры, и Господь был прославлен в этом!

"Авраам встал рано утром, оседал ослу своего, взял с собою двоих из отроков своих и Исаака, сына своего; наколол дров для всесожжения, и встав пошел на место, о котором сказал ему Бог. На третий день Авраам возвел очи свои и увидел то место издалека. И сказал Авраам отрокам своим: останьтесь вы здесь с ослов, а я и сын пойдем туда и поклонимся, и возвратимся к вам. И взял Авраам дрова для всесожжения, и возложил на Исаака, сына своего; взял в руки огонь и нож, и пошли оба вместе. И начал Исаак говорить Авраamu, отцу своему, и сказал: отец мой! Он отвечал: вот я, сын мой. Он сказал: вот огонь и дрова, где же агнец для всесожжения? Авраам ска-

зал: Бог усмотрит Себе агнца для всесожжения, сын мой. И шли далее оба вместе" — Быт. 22, 3-8.

Послушный Богу Авраам взял все, что нужно для всесожжения. Три дня Авраам и Исаак находились в пути, пока дошли до места всесожжения на горе Мориа. Какое это неописуемое напряжение! Но мы знаем, что Исаак остался живым, избавленным от смерти.

Бог приготовил другую жертву.

Однако отсюда следует очень важный вывод: вера и послушание неразрывны, они идут рука об руку.

Подвездя итог урока о вере и послушании Авраама, скажем словами одного верного слуги Божьего: "Главный смысл этих свидетельств заключается в том, что Авраам доказал, что он готов пожертвовать всем; это и было вменено ему в праведность, и послужило доказательством этой праведности".

Слово Божие должно положить конец всем сомнениям и сделать для нашей души непоколебимым якорем среди всех треволнений и мирской суеты.

(Продолжение следует)

П.Я.Харчлаа
Кому, о Господи, доступны
Твои Сионасские высоты?
Тому, чьи мысли неподкупны,
чьи целомудренны мечты;
кто дел своих ценою злата
не вззвешивал, не продавал,
не ухищрялся против брата
и на врага не клеветал,
но верой в Бога укреплялся,
и сердцем чистым и живым
Ему со страхом поклонялся,
с любовью плакал перед Ним.

И свят, о Боже, Твой избранник!
Мечом ли руку ополчит, —
велений Господа посланник,
он исполнится сокрушит!
В венце ли он — его народы
возлюбят правду; весь и град
взыграют радостью свободы,
и нивы златом закипят!
Возьмет ли арфу — дивной силой
дух переполнится его,
и, как орел ширококрылый,
взлетит до неба Твоего!

Н. Языков
“ЕВАНГЕЛЬСКОЕ СЛУЖЕНИЕ В МОСКВЕ”

23 февраля сего года в центральной Московской церкви состоялась конференция по теме “Евангельское служение в Москве”. В конференции приняли участие руководящие братья Федерации союзов евангельских христиан-баптистов, Союза евангельских христиан-баптистов России, пресвитеря ряда церквей Москвы и Подмосковья, представители миссий, христианских издательств и благотворительных организаций.

Приветствуя участников встречи, заместитель председателя Союза евангельских христиан-баптистов России Ю.К.Сипко прочитал из послания к Римлянам 1, 14-16: “Я должен и слышать варварам, мудрецам и невеждам; итак, что до меня, я готов благовествовать и вам, находящимся в Риме. Ибо я не стыжусь благовествования Христа, потому что оно есть сила Божия ко спасению всякому верующему, во-первых, иудею, потом и ельмину”. Брат продолжал: “Хотелось бы, чтобы и мы почувствовали себя адресатами этого послания и задали бы себе вопрос: возвещается ли наша вера в Москве? Какова наша роль в служении благовестия?

Хочу обратить внимание на три основных момента в служении Богу, которые выделил апостол Павел в приведенном тексте. Первое: это сознание долга. Основой служения всякого христианина является понимание своей роли как призванного Богом в Его вечное Царство. Все Евангелие пронизано духом посланничества. Мы имеем этот долг перед миром.

Иисус Христос призвал Своих учеников следовать за Ним и послал их в мир говоря: “Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие” — Мф. 16, 15; “Идите, научите все народы” — Мф. 28, 19. Апостол Павел и другие последователи Христа прониклись сознанием этого долга и благовествовали миру. Хотелось, чтобы и мы имели это чувство долга, которое побуждало бы нас делать не то, что нам нравится, а то, чего ожидает от нас Господь; трудиться не в угоду людям и не ради похвалы, а для Его славы. Долг предполагает исполнительность во всем, стремление к цели, независимо от мнения окружающих. Нам необходимо обновить сознание долга в нашем служении Богу. Апостол Павел был готов идти с Благой вестью к цивилизованному народу, каким были греки; но он не упускал возможности проповедовать и
вварварам, которые руководствовались низменными принципами в жизни.

Сознавая свой долг и свою нужду, будем просить Божией милости для трудящихся на Его ниве.

Сознание долга приводит к готовности исполнить служение. Апостол Павел заверяет: "Я готов благослововать". Многие с энтузиазмом начинают служение, но, видя трудности, отступают, и это приводит их к бездеятельности и к унынию.

Нам необходимо сбросить все, что задерживает нас на пути и обустья в готовность благословить мир — Еф. 6, 15.

И эта готовность требует от нас изменения нашего характера, взглядов, отношений в семье и в церкви.

Апостол Павел видел Рим, погрязшим в грехе, и с горячим сердцем спешил туда. Он понимал, что должен возвестить людям Евангелие. И он не стыдился возвещать эту святую истину! И это третий столп, на котором основано наше служение, — не стыдиться благовествования Христа.

Пусть эти истины руководят нами в нашем служении Господу в современном мире. Если наша активность будет иметь правильное духовное основа-
ние, то мы будем плодотворны для Господа.

Мы знаем, что апостол много претерпел за Господа и в конце пути был приговорен к смертной казни. Однако жизнь его и через столетия сияет примером жертвенности и беззаветного служения Богу.

Сбросим дремоту и осознаем тот факт, что в пожаре греха гибнут наши дети, наши друзья и родные. Помолимся, чтобы Дух Божий и Его благодать объявили нас, чтобы наша встреча стала новой ступенью в нашем служении, и чтобы в Москве заговорили о нашей вере".

После общей молитвы исполнительный секретарь Федерации союзов евангельских христиан-баптистов Ю.А.Апатов изложил цели конференции: "Господу угодно, чтобы Евангелие в Москве проповедовалось во всех слоях населения, начиная от простых людей и кончая членами правительства. Обращаясь в прошлое и подводя некоторые итоги, мы можем отметить следующие достижения в евангелизации: это издание духовной литературы, особенно Библии и создание системы духовного образования. Вместе с тем нужно отметить, что наше братство упустило инициативу в служении благовестия.

Мы сознаем, что на нас лежит ответственность проповедовать Евангелие в Москве и хотим поразмыслить о том, как делать это наилучшим образом. Несомненно, для того, чтобы наше служение имело большую силу, мы должны взаимодействовать и поддерживать друг друга".

Затем опытом служения среди студентов поделился брат В.Г.Куликов. Он сказал, что проповедь Евангелия была и остается основной задачей всех христианских церквей и нашего братства. В книге Притч 22, 6 мы читаем такие слова: “Настань юношу при начале пути его: он не уклонится от него, когда и состареет”. Работа среди студенческой молодежи в Москве, — продолжал брат, — началась с тех пор, как стало возможным евангелизационное служение. В начале проводились евангелизационные собрания с демонстрацией фильма “Иисус” во многих вузах столицы. Позже это служение приобрело более систематический характер.

В настоящее время преподается курс введения в Библию в одном из Московских университетов. Студенты с интересом слушают лекции, в которых излагаются основы христианской веры.

Каковы результаты нашего служения? Есть те, кто уже является членом церкви; некоторые готовы принять крещение. Мы не знаем, как долго будет продолжаться это служение, поэтому должны делать все возможное, чтобы евангельская весть распространилась как можно шире. Будем трудиться, внося наш вклад в дело проповеди Евангелия".

В ходе дискуссии выступили братья А.М.Быков и П.Б.Коновалчик, сестра В.Н.Марсан.

В своем выступлении П.Б.Коновалчик отметил важность общения со студентами.

Вхождению в студенческую среду могут способствовать христианские библиотеки, которые формируют Библейские миссии.

В.Н.Марсан высказалла предложение организовать центр по работе со студентами.

Опытом преподавания в вузах также поделился В.Солодовников, сотрудник издательства “Протестант”.

Н.Ф.Шалатовский, представивший Российское библейское общество и организацию “Христианский мост”, сообщил о проекте “Христианские библиотеки”. В рамках этого проекта бы-
Рабочий момент конференции "Евангельское служение в Москве"
Представитель организации "Евреи за Христа" Ави Леви выступает со свидетельством на конференции "Евангельское служение в Москве"

ли организованны христианские библиотеки в трех ста двадцати двух библиотеках Москвы, в ста вузах и школах.

Е.С. Гончаренко рассказал о вкладе хора "Логос" в дело евангелизации посредством исполнения христианской музыки и гимнов. В общей сложности хор провел более ста концертов.

С информацией о работе среди евреев выступил Ави Леви, представитель организации "Евреи за Христа". Он подчеркнул, что, проповедуя евреям, нужно обращаться к уму и сердцу тех, кому мы возвращаем истину. Необходимо сказать им ясно, что они должны покаяться.

Представитель христианской благотворительной организации "Всемирная помощь" Ю.П. Крячко изложил основные направления сотрудничества с церквами этой организации: содействие в пасторском образовании, проведении евангелизационных собраний, оказание гуманитарной помощи малоимущим и детским домам.

В.А. Попов сделал краткий обзор истории евангельского служения в Москве. Книгоносцы Синицын, Бочаров, Васильев и другие явились основоположниками евангельской работы в Москве. Они проводили бессрочные религиозные темы и организовали кружок по изуче-
цию Библии. Позже эти кружки продолжили свою работу в домах княгини Шуваловой.

Труд по евангелизации продолжали В.Г.Павлов, И.С.Проханов.

С целью организации студенческих кружков в России приезжал Джон Мотт, возглавлявший в то время всемирное студенческое христианское движение. В двадцатые годы получила широкое распространение кооперативная деятельность. В Москве в то время действовало шесть христианских столовых, в которых также проводились беседы на духовные темы.

О.И.Терентьев рассказал о служении среди глухонемых. За последнее время восемьдесят шесть душ покаялись и присоединились к церкви “Вера и тишина”. Шестьдесят новообращенных готовятся принять крещение.

Президент ассоциации христианских предпринимателей А.С.Зайченко поделился опытом служения среди деловых людей.

П.Ю.Болохов, ответственный за воскресные школы в Российском центре, рассказал об усилиях, которые предпринимаются с тем, чтобы привести детей к возрождению через воскресные школы.

Тему евангелизации детей продолжила В.И.Кадаева, президент фонда “Пшеничное зерно”, который организует и проводит летние евангелизационные лагеря и клубы. Сестра прочитала текст из книги Плач Иеремии 26 19: “Вставай, взывай ночью… изливай, как воду, сердце твое пред лицем Господа; простирай к Нему руки твои о душе детей твоих”. Она рассказала о деятельности фонда “Пшеничное зерно”. В 1993-1994 году было проведено сорок лагерей в России, Белоруссии и странах Средней Азии, в которых побывало более четырех тысяч детей, многие из них приняли Христа в свое сердце. В этом году планируется провести более сорока лагерей для четырех тысяч детей. В.И.Кадаева поблагодарила миссию “Свет на Востоке” и “Духовное возрождение”, которые помогают духовной литературой и призывала молиться об этом служении, ибо “нет воли Отца вашего Небесного, чтобы погиб один из малых сих” — Мф. 18, 14.

Л.А.Сергеенко и В.В.Стреляков рассказали о работе христианских студий, которые готовят христианские передачи для Российского радио, осуществляют сурдоперевод христианских фильмов, запись видео и аудио кассет.

Подводя итоги встречи, Ю.А.Апатов предложил ежегодно проводить подобные конференции.

Работа конференции закончилась молитвой и пением гимна “За евангельскую веру”. Вдохновенным призывом прозвучали слова припева:

“Дружной, радостной семьей, как один Его народ, одним сердцем и душою за Христом вперед, вперед!”

В.Кадаева
Апостол Павел писал Титу, истинному сыну по общей вере: “Для того я оставил тебя в Крите, чтобы ты... поставил по всем городам пресвитеров, как я тебе приказывал” — Тит. 1: 1, 4-5, 7.

Этот и многие другие тексты Священного Писания говорят нам о региональных служителях. Как известно, сам апостол Павел и его сотрудники Тимофей и Тит были не служителями одной поместной церкви, а многих церквей, а апостол Павел, как и другие апостолы, был служителем самоокупной Церкви Христовой.

Мы знаем также, что Иисус Христос совершал Свое служение в определенных регионах Палестины и Сирии: Иудее, Галилее, Самарии, Десятиградии, Заяорданье. Он посылал апостолов в различные места. Мы читаем: “Когда сойдет на вас Дух Святой, и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли” — Деян. 1, 8.

Апостолы распределяли между собой деятельность, как об этом пишет апостол Павел в послании к Галатам: “Увидевши, что мне вверено благовестие для необрезанных, как Петру для обрезанных... Иаков и Киаф и Иоанн, почитаемые столпами, подали мне и Варнаве руку общения, чтобы нам идти к язычникам, а им к обрезанным” — Гал. 2, 7-9.

Не случайно апостол Петр направляет свое первое послание к “избранным в Понте, Галатии, Каппадокии, Асии и Вифинии”, то есть к объединенным церквей больших провинций Малой Азии.

Апостол Павел пишет послание “церквам Галатийским” — Гал. 1, 2 и пасторские послания Тимофею и Титу — служителям регионов. Этим служителям апостол поручает благовестие, наукушение, увещевание, поставление и посвящение служителей; хранение чистоты здравого евангельского учения; создание единства. В этих посланиях апостол называет себя и соратников рабами Господними, а своих молодых сотрудников — истинными сынами в вере — 1 Тим. 1, 2; Тит. 1, 4.

В каждой церкви апостольского времени совершали служение пресвитеры и диаконы — Деян. 14, 23; 15, 6; 20, 17, 6, 3-5; 21, 8; Иак. 5, 14; 1 Тим. 3 гл., а также другие служители. Но кроме служителей поместных церквей, были и служители, которых Дух Святой отделил и дал дары для служения не в одном городе, а во многих городах и селениях. В Деяниях апостолов в 13 главе читаем, что Дух Святой из антиохийской церкви отделил и послал на особое служение Варнаву и Савлу в Селевкию, Кипр, Памфилию, Писидию, а затем и в другие места Римской империи.

В книге Деяний апостолов мы читаем о миссионерских путешествиях апостола Павла, Варнавы и Сильы.

Создатель Церкви Христос дарует Церкви поместных и региональных служителей, наделяя их соответствующими дарами и предъявляя к ним особые требования — 1 Тим. 3, 1, Тит. 1, 6-9.

Поместная церковь призвана заместить и подтвердить избранием и рукоположением посланников Господних — Деян. 6, 3; 13, 3; 14, 23; Тит. 1, 10-11.

Иисус Христос поставил "одних апостолами, других пророками, иных евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для создания тела Христова" — Еф. 4, 11-12. “Ибо, как в
одном теле у нас много членов, но не у всех членов одно и то же дело, так и мы многие составляем одно тело во Христе, а порознь один для другого члены. И как, по данной нам благодари, имеем различные дарования, то имеешь ли пророчество, пророочество по мере веры; имеешь ли служение, пребывая в служении; учителей ли, — в учении; увещеватель ли, — увещевать; раздаватель ли, — раздавать в простоте; начальник ли, — начальствуй с усердием, благотворитель ли, благотвори с радушием”, — пишет апостол Павел в Рим. 12, 4-8 и в 1 Кор. 12, 28-31.

Дар Божий дается служителям Христа для общей жизни тела. Апостол Павел призывает “ревнуть о дарах духовных” — 1 Кор. 14, 1; Тимофея он увещевает говоря: “не иначе о пребывающем в тебе даровании... о сем за- ботиться, в сем пребывай, дабы успех твой для всех был очевиден, вникай в себя и в учение” — 1 Тим. 3, 14-16.

Служитель призван развивать свои дарования для созидания Церкви и для ее духовного возрождения.

Иногда можно с печалью наблюдать, что пресвитер слишком ревнует только о начальствовании, забывая многие добрь христианские дела: евангелизацию, воспитание детей, милосердие — Рим. 12, 8.


Апостол также призывает оказывать пресвитерам сугубую честь, — 1 Тим. 3 гл., 5, 17-22, Тит. 1 гл.

И при этом в этих посланиях Павел, называя себя апостолом и рабом Божиим, не дает этого сана Тимофею и Тitusu, а как отец он называет того и другого: “истинный сын в вере” — 1 Тим. 1, 3; Тит. 1, 4.

В его посланиях ощущаются отеческая забота и поучение уходящего к Господу великого апостола.

История церкви свидетельствует, что уже во втором веке под влиянием некоторых учеников апостолов, особенно Игнатия, произошло разделение церкви на мирян и духовенство.

В Римской империи были епископы, суперинтенденты, блюстители, управляли.

Со временем греческое наименование “епископ” стало более употребляемым.

Игнатий в своих семи письмах добывался власти и почета епископам. Но Иисус Христос и апостолы не учили о выделении новозаветного священства. Все верующие благовестовали спасение и надеялись других друга в любви — Деян. 20, 7. “И сея, — писал апостол Петр, — как живые камни, устроите из себя дом духовный, священство святое, чтобы приносить духовные жертвы благоприятные Богу Иисусу Христу” — 1 Петр. 2, 5.

“Ему, возлюбившему нас и омывшему нас от грехов наших Кровию Своюю, и соделавших нас царями и священниками Богу и Отцу Своему слава и держава во веки веков” — От. 1, 5-6.

Постепенно появилась иерархия: епископат, в котором появились архиепископы, митрополиты, патриархи — на востоке, папа — на западе. Слово Божие нередко заменяли преданием и учением отцов церкви. Особое влияние получили епископы. Это вдохновляло в противоречие с учением Иисуса Христа: “Кто хочет быть большим между вами, да будет вам слугою; и кто хочет быть первым между вами, да будет всем рабом; ибо и Сын Человеческий не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать жизнь Свою для искупления многих” — Мт. 10, 43-45.
Церковное управление

Все структуры и управления разных христианских деноминаций можно разделить на три группы: епископальную, пресвитерианскую и конгрегационистскую (общинную).

Епископальную форму управления имеют православная, римо-католическая, епископальная, методистская, некоторые лютеранские церкви.

В пресвитерианских церквах руководство осуществляют старейшины пресвитеров.

Пресвитер является главным духовным лицом. Он проповедует и совершает церковные установления.

Староста помогает в управлении делами церкви.

Пресвитерианская церковь находится по структуре управления между епископальной и конгрегационистской.

Конгрегационистская (общинная) структура представляет собой объединения верующих, которые особо обращают внимание на автономию, независимость местной общины. Подчеркивается, что никакой человек и никакая группа людей не должны иметь власти над местной церковью. Эти церкви иногда могут иметь служителей: пастора и диаконов.

К этой форме церковного управления относятся конгрегационисты, свободные евангельские церкви, а также большинство баптистских церквей.

Служение в церкви

Христос сказал: “Я создам церковь Мою, и врата ада не одолеют ее” — Мф. 16.

При возникновении евангельского движения в России XIX века среди служителей сразу же появились работники всероссийского масштаба и меньших регионов, которые заботили соответственно о деле Божием по всей стране и в отдельных ее регионах.

В русско-украинском братстве было утверждено имеющееся служение старших пресвитеров (журнал “Баптист”, 1911 г., N 46, c. 36). После гонений тридцатых годов всесоюзный съезд евангельских христиан и баптистов в 1944 г. признал эту систему руководства полезной и оправдывшей себя. Но была трудность найти и избрать достойный братский на это служение.

Слава Богу и в настоящее время совершают великий благословенный труд ревностные, добрые, верные, самоотверженные рабы Христовы.

При новых условиях желательно, чтобы каждая область имела своего старшего пресвитера — благовестника.

Слово пресвитер происходит от греческого слова, означающего старейшина. Это слово старейшина означает зрелость, мудрость и опыт.

Апостол Петр пишет: “Младшие повинуйтесь наставникам” — 1 Пет. 5, 5. Апостол Павел наставляет Тимофея: “Старца — не укоряй, но увещевай как отца... стариц — как матерей” — 1 Тим. 5, 2.

В основном слово старейшина относится к руководителю церкви как равнозначное пресвитеру и пастору. В этом легко убедиться при исследовании качеств епископа. В послании к Титу апостол употребляет эти два названия к одному и тому же служителю: “чтобы ты... послав по всем городам пресвитеров... ибо епископ должен быть непорочен” — Тит. 1: 5, 7.

Апостол Петр пишет: “Пастьрей ваших умоляю я, сопастырь и свидетель страданий Христовых, пасите Божие стадо, какое у вас, надзирая за ним непринужденно, но охотно и богоугодно” — 1 Пет. 5, 1-2.

В Деян. 20, 17 повествуется, что апостол Павел призвал пресвитеров церкви и в прощальном наставлении
сказал им: “Итак внимайте себе и все-му стаду, в котором Дух Святой поста-
вил вас блюстителями пасти Церковь 
Господа и Бога”. 

На основании вышеприведенных 
текстов можно определенно утверж-
дать, что епископ, пресвитер, пастырь 
являются синонимами, определяющи-
ми разностороннее служение слуг Гос-
подних. 

Необходимо помнить, что на ответ-
ственном служении возникает много 
искушений, соблазнов. Есть опасность 
“проповедуя другим, самому оставаться 
недостойным” — 1 Кор. 9, 27. 

Гордость, самомнение, превозноше-
ние делают служителя непригодным к 
служению. “Мерзость пред Господом 
всякий надменный сердцем” — Пр. 16, 
5. “Погибели предшествует гордость” 
— Пр. 16, 18. “Бог гордым противится, 
а смиренным дает благодать” — Иак. 
4, 6. 

Желание показаться пред людьми 
пагубно сказывается на служителях, 
которые “все же дела свои делают с 
тем, чтобы видели их люди” — Мф. 23, 
5. 

Служитель, одержимый этим неду-
gом, много говорит о себе, выставляет 
свои достижения и не воздает хвалу 
Господу. 

Да благословит Господь старших 
пресвитеров трудиться в смирении, 
возгревая дары, полученные от Гос-
пода. “А кто хочет быть большим меж-
dу вами, да будет вам слуга; и кто хо-
чет быть первым между вами, да будет 
всем рабом; ибо и Сын Человеческий 
не для того пришел, чтобы Ему служи-
ли, но чтобы послужить и отдать душу 
Свою для искупления многих” — Мф. 
10, 43-45. 

В.А.Мицкевич
В женской конференции, проходившей с 4 по 6 марта 1995 года в городе Ангарске Иркутской области, приняли участие около семидесяти сестер из церквей Восточной Сибири, Красноярского края и Хакасии, а также представители из Новосибирска и Омска, гости из Москвы, Германии и США.

Приветствуя участниц конференции на торжественном открытии 4 марта, председатель женского отдела Союза ЕХБ России Вера Кадаева прочитала текст из Евангелия от Луки 10, 2, который служил темой конференции: "Жатвы много, а делателей мало; итак молите Господина жатвы, чтобы выслал делателей на жатву Свою. Идите! Я посылаю вас, как овец среди волков" — и отметила, что наша ответственность состоит в том, чтобы иметь такое же видение мира, какое имеет Христос — видеть души, жаждущие спасения, молиться, чтобы Господь выслал тружеников на жатву Свою и быть готовыми ответить на Его призыв.

В основании своего выступления пресвитер Ангарской церкви М.С. Толмачев прочитал повествование о Марфе и Марии из Лк. 10, 38-42 и продолжал: "Мы молились, и Господь послал пробуждение, в результате возникли многие новые церкви. Все мы нуждаемся в общении с Ним, и как отрадно сознавать, что где двое или трое собраны во имя Его, там Он посреди них.

Что касается труда в церкви, есть категория сестер, которые не знают, чем им заняться.

Мы знаем, что Марфа, заботясь о большом утешении, утомилась и начала упрекать Господа в том, что Ему нет дела до того, что Мария не помогает ей. Мария же хотела быть в общении со Христом. И нам прежде всего необходимо общение с Господом, чтобы увидеть Его пути в нашей жизни. В послании к Филиппийцам 2, 13 читаем: "Потому что Бог производит в вас и хотение и действие по Своему благоволению". Мария села у ног Иисуса и слушала Его слова. Мы должны уяснить, что является для нас главным в служении Господу.

"Со страхом и трепетом совершайте свое спасение" — говорит апостол Павел — Фил. 2, 12.

А в четырнадцатом стихе второй главы послания к Филиппийцам сказано: "Все делайте без ропота". Когда мы пребываем у ног Иисуса, Он дает нам ревность, любовь к людям и желание спасать их. Господь производит в нас хотение и действие и дает для этого твердость, терпение и мудрость. И наш труд не бывает тщетным.

Господь сказал Марфе: "Одно только нужно". Это пребывать у ног Его. Будем помнить, что когда мы немощны, — тогда сильны — 2 Кор. 12, 10.

Заместитель председателя женского отдела Л.А. Павлюченко приветствовала участниц конференции стихотворением "Молите Господина жатвы" и пением гимна "Невеста Иисуса".

Затем со слов приветствия к собравшимся обратилась сестра Ирина Хааз, представляющая женский отдел союза свободных церквей Германии. Она прочитала текст из 1 Ин. 3: 1, 23: "Смотрите, какую любовь дал нам Отец, чтобы нам называться и быть детьми Божиими.

А заповедь Его та, чтобы мы веровали во имя Сына Его Иисуса Христа и любили друг друга, как Он заповедал нам".

Мы дети Божии, — продолжала сестра, — поэтому мы одна семья.

Иногда мне говорят: ты слишком
много работаяеь, нужно оставлять время и для себя. На это я отвечаю: мое время принадлежит Господу, Он знает, что я могу и чего не могу, и дает мне поручение по силам. Он заботится обо мне. Он любит меня, любит и вас!
“Привет из Новосибирска!”, — с такими словами обратилась к собравшимся сестра Филип Харди, которая вместе со своим мужем трудится в этом городе от Южной баптистской конвенции США. Сестра продолжила размышления по теме конференции и прочитала из Евангелия от Матфея 9, 34-38: “Видя толпы народа, Он исполнился к ним жалостью”. Иисус Христос служиет для нас примером. Поэтому спросим себя: чувствуешь ли мы жалость к людям, спускающимся в метро, к людям, стоящим в очереди; к детям, оставленным без родительского попечения; к студентам, ищущим истины? Может быть, мы слишком много думаем о себе, так что забываем о других.
Или, возможно, мы делаем не то, что Господь ожидает от нас. Каждый день мы встречаем “изнуренных и рассеянных, как овцы”, людей, которые не имеют Пастыря. Спросим себя: может быть, Господь желает, чтобы мы были им наставником? Мир можно разделить на две категории людей: поле жатвы и трудящихся на нем. Господь хочет, чтобы мы были трудящимися. “Жатвы много!” Поэтому велика нужда в делателях. Нужно убирать жатву, когда она созрела. Если мы упустим время, то потеряем ее.
Но если мы следуем за Господом, Он наделяет нас способностью исполнять Его волю. Вопрос только в нашем послушании и в том, имеем ли мы сердечный покой, чтобы творить Его волю. Господь хочет, чтобы мы были Его свидетелями до края земли — Деян. 1, 8. У Господа огромное поле жатвы. Он хочет, чтобы все было пожато для Него. Может быть, для выполнения этой задачи нам придется что-то изменить в нашей жизни, но это стоит того.
Молитесь о себе, о братьях и сестрах по вере, о том, чтобы Господь послал делателей во все сферы служения: к детям, престарелым, подросткам, студентам, молодым семьям. Каждое утро в молитве просите у Господа: где вы сегодня должны потрудиться, и что нужно сделать для Него?
Более тридцати лет тому назад Господь открыл мне через Свое Слово, что я должна молиться — 1 Цар. 12, 23.
Здесь, в России, великая жатва. Будем усердно молиться и трудиться!
Председатель женского отдела по Западной Сибири Римма Шиндапина прочитала слова из послания апостола Павла к Филиппийцам 1, 8-9: “Бог — свидетель, что я люблю всех вас любовью Иисуса Христа; и молюсь, чтобы любовь ваша еще более и более возраставала в познании и всяком чувстве”.
Кто из нас может сказать так, как апостол Павел? Он всегда находил время для молитвы. Он молился о возрастании верующих в любви и в познании Господа. “Облекитесь, как избранные Божии, светлые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, снисходя друг другу и прощаю взаимно” — наставляет он в послании к Колоссам 3, 12-13.
Мы должны утешать друг друга, как это делает Господь, Который назван Отцом милосердия и Богом всякого утешения — 2 Кор. 1, 3-4.
Да пошлет нам Господь Свое утешение и радость во Святом Духе.
С.Н. Кутас, пресвитер церкви в Ангарске, прочитал из послания к Галатам 3, 16: “Пот ужс нудда, ня зышчики; нет раба, ни свободного; нет мужского пола, ни женского: ибо все вы одинно во Христе Иисусе”. Хорошо, что Господь объединяет нас в служении сказан он. — Мы одно во Христе, но не
перестаем быть индивидуальностями. Из опыта нашего служения мы видим, что женщины скорей других воспринимают свидетельство. Мужчины расскачиваются медленнее.

Сестры воодушевляют и поддерживают братьев в служении.

Господь желает, чтобы мы трудились в единстве духа и в союзе мира. И если труд не доставляет нам радость, мы не сможем долго трудиться. Велик наш Господь, Который призывает нас на труд и дарует нам Свое общение. Будем использовать имеющиеся возможности для Его славы. У нас есть все основания для радости, и еще более великая радость ожидает нас на небесах.

"Бог же надежды да исполнит вас всякой радостью и мира в вере дабы вы, силою Духа Святого, обогатились надеждою" — Рим. 15, 13.

В воскресение, пятого марта, работа конференции началась с богослужения, на котором была совершена Вечерня Господня. Брат М.С.Толмачев, руководивший служением, прочитал текст из 1 Кор. 11-ой главы, где описывается порядок совершения Вечери Господней, и отметил, что мы должны приступать к Вечерне Господней с благодарностью Господу и с радостью. Христос отдал Свою жизнь за нас. Его Кровь является основой Нового Завета, который Он заключил с нами — Евр. 11, 16-17. Во Христе Иисусе Бог дает нам все необходимое на пути к небу: прощение грехов, радость и благодарное сердце. Во Христе Бог не меняет нам наших грехов и преступлений. Великое счастье пользоваться Его щедростью!

Выступивший в свою очередь Джон Ллойд, Европейский директор христианской благотворительной организации “Всемирная помощь”, приветствовал собравшихся от имени баптистов в г. Форесте, штат вирджиния, и выразил радость по поводу возможности со-

трудничать в деле Господнем. Он обратил внимание слушателей на текст из Мф. 9, 36: “Видя толпы народа Он (Христос) сжался над ними, что они были изнурены и рассеяны, как овцы, не имеющие пастыря”, и продолжал: Иисус Христос ходил от города к городу, проповедуя, уча и исцеляя людей. Вокруг Него всегда были толпы людей. Представим себе: Христос увидел толпу людей и сказал: “Возведите очи ваши и посмотрите на нивы, как они посеяли и поспели к жатве. Жнующий получает награду и собирает плод в жизнь вечную, так что справедливо изречение: "один сеет, а другой жнет" — Ин. 4, 35. Иисус Христос побуждал Своих учеников увидеть эти пожелтевшие нивы.

Сегодня на земле проживает пять миллиардов шестьсот миллионов человек. К 2000-му году население земли достигнет семи миллиардов. Причем, пятьдесят процентов населения земли находится в возрасте до 25-ти лет. Большинство не слышало о Христе. Поднять глаза — это значит поразмыслить об этом. В Евангелии от Мф. 28, 19 сказано: “Идите, научите все народы”.

Господь видит русских, но в то же время Он видит монголов, китайцев, корейцев. Из этих народов одиннадцать тысяч еще не слышали о Христе. Здесь, в Сибири, есть народности, которые не слышали Благой вести, есть деревни, до которых еще не дошла проповедь о Христе. Спаситель исполнился сострадания к толпам народа, окружающим Его. Поразмышлять, что значит сочувствовать и сострадать другим — Иуда стихи 21-22. Когда мы видим детей без матери, тех, которых никто не любит, тех, кто разрушает свою жизнь грехом, разве это не трогает нас сердце?

Когда мы жили в Будапеште, с крыши нашего дома выбросился один муж-

52
чина. Я спросил нашу соседку: почему он это сделал? И она сказала: у него не было надежды.

Миллионы людей живут без надежды, не зная любви Христа, они расслаблены, как овцы без Пастыря. Только тот, кто имеет сострадание, может изменить их жизнь. “Жатвы много, а работников мало” — это так верно и в наши дни. Подумаем о том, что 99% средств идет на поддержание миссий среди народов, уже знающих о Христе! Фактически мы обносим духовным хлебом два первых ряда. Христос так не делал! Мы должны дать возможность тем, кто находится в отдалении и молится о Хлебе Жизни.

Апостол Павел в своей миссии следовал очень важному принципу, который он изложил в Рим. 15, 20-21: “Притом я старался благовествовать не там, где уже было известно имя Христово, дабы не созидать на чужом основании, но, как написано: "не имевшие о Нем известия увидят, и не слышавшие узнают".

Замечательный служитель Освальд Смит сказал, что каждый живущий на земле должен услышать Благую весть хотя бы один раз.

Теперь скажем, как мы можем нести Благую весть в мир.

Прежде всего нам необходимо усилиться молиться. Итак, "молите Господина жатвы, чтобы выслали делателей на жатву Свою". Уверен, что вы молитесь об этом. Но хочется призвать вас к очень конкретной молитве о народах, не слышавших о Христе. Затем приглашайте в церковь тех, кто не слышал о Христе. Побуждайте людей приходить ко Христу.

Найдите в вашей церкви людей, которые хотят работать с миссий. У женщин особенно чуткие сердца.

Когда наши сердца исполнены страданий, Господь может использовать нас.

Двайт Муди, выступая перед группой студентов Библейского института в Чикаго и говоря о поручении Христа проповедовать всему миру, сказал: это может и должно быть сделано.

Наши церкви порой огораживают себя от окружающего мира. Но мы призваны идти в мир, чтобы мир был спасен.

После молитвы была совершена вечеря Господня, во время которой собравшиеся пели гимны о страданиях Христа: "Что вину мне может смыть?" "Знаешь ли ручей, что бежит со Креста?" и другие.

Утреннее заседание конференции было посвящено теме молитвы, которую осветила сестра М.с. Керентикова из С.-Петербурга. Акцент был сделан на молитвенный свидетельствии. Мы должны научиться молиться о душе, чтобы приводить их ко Христу, помня, что "верующий в Него не суждется, а не верующий уже осужден, потому что не уверовал во имя Единородного Сына Божия" — Ин. 3, 18. Все люди грешники, поэтому все они нуждаются в прощении и спасении: "Посему, как преступлением одного всем человечеству осуждение, так правдою одного всем человечеству оправдание к жизни" — Рим. 5, 18. "Потому что все согрешили и лишины славы Божией" — Рим. 3, 23. Без Христа нет мира в сердце, нет и не может быть правильного направления в жизни. Грец притупляет у человека осознание вины, ослепляет его. Поэтому так важно свидетельство о Христе. Севест обличила одного из разбойников, распятого вместе со Христом на Голгофе, и он вознес молитву покаяния: "Помяни меня, Господи!" и Спаситель услышал его молитву.

Мы творение Божие. Творец вдунул в нас дыхание жизни, мы сотворены по Его образу и подобию. Об этом мы можем и должны говорить каждому человеку.

Диавол пытается держать в своей
Оставшееся она принесла своей свекрови. Будем в церкви получать духовный хлеб и делиться им с другими.

Будем благодарны Господу за труд, вверенный нам. Будем молитвенно поддерживать руки наших братьев и ободрять их в труде. Господь да наполнит нас Своей любовью!

После пения гимна “Что за Друг мы имеем” выступила Л.А.Павлюченко. На примере Есфири она говорила о том, как Господь готовит нас к служению. Как мы знаем, Есфирь рано оставалась сиротой, и ее воспитывал двоюродный брат Мардохей — Есф. 2, 7. После ослепления царицы Астины Есфири попала в дом царя Артаксеркса и сразу же вызвала его расположение. Она имела веру в живого Бога. И Господь не постыдил ее веру.

Она сделалась заступницей своего народа.

Если вы переживаете скорбь — благодарите Господа. Когда мы начинаем благодарить Его за наши горести и утраты, тогда понимаем, почему они постигли нас, и нам становится легче переживать их.

Сестра Давита Бассел исполнила гимн “Благодари с благодарными”.

Затем Филис Харди поделилась мыслями о том, как служить Господу тем, что мы имеем.

“Я при семейку: кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет. Каждый уделей по расположению сердца, не с огорчением и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любят Бож. Бог же силен обогатить вас всякую благодарью, чтобы вы всегда и во всем имея всякое довольство, были богаты на всякое доброе дело” — так пишет апостол Павел во 2 Кор. 9, 6-8.

Если мы даем Господу щедро, то и Он воздаст нам тою же мерою.

Господь хочет, чтобы мы сознавали свою зависимость от Него. Есть еще
одно место в Библии, которое говорит о жертвоании. "И сел Иисус против сокровищницы и смотрел, как народ кладет деньги в сокровищницу. Многие богатые кладут много. Пришедши же одна бедная вдова положила две лепты, что составляет копей. Иисус сказал: истинно говорю вам, что эта бедная вдова положила больше всех вкладших в сокровищницу; ибо все кладли от избытка своего, а она от скудости своей положила все, что имела, все пропитание свое — Мр. 12, 41-44.

Ребенком я начала жертвовать из того, что давали мне родители, потому что видела, как мой папа и мама жертвуют для Господа. Если мы объединимся и будем жертвовать к церкви, то сможем сделать для Господа гораздо больше. Будем делать то, что Господь хочет от нас. И делать это с радостью и восторгом.

После выступления сестры был сделан сбор пожертвований на нужды миссии в Ангарске и на издательство журнала “Мария”.

Сестра Ирина Хааз поделилась опытом, как организовать группу по изучению Библии в церкви, а также, как изучать Библию индивидуально.

На вечернем заседании сестра М.С. Каретникова продолжила тему “Молитвенный евангелизм”. Слово Божие говорит: “Да будут чресла ваши препоясаны и светильники горящи; и вы будете подобны людям, ожидающим возвращения господина своего с брака, дабы когда придет и постучит, тотчас отворить Ему” — Лк. 12, 35-36. Господь не благоволит к ленивым и пассивным верующим. Пассивность служит большим препятствием в молитве.

Господь всех нас наделил различными способностями, но не все мы используем их в полную меру. В 1 Пар. 22, 16 записаны такие побуждающие слова: “Начни и делай”! Начнем славить нашего Господа.

Есть еще одно препятствие в молитве — это обиды. То нам кажется, что к нам не так отнеслись, то не так о нас отозвались и мы обижаемся. Кроме того, иные впадают в чрезмерную активность в ущерб молитве: суетливость и болтливость — также серьезные препятствия в нашей духовной жизни. Не желание учиться и самонаселенность порою являются причиной многих неудач.

Исповедаем пред Господом наши грехи, очистим наши сердца, попросим благословения для наших обидчиков. Будем молиться и о наших ближних, о городе, в котором мы живем, о нашей стране и о всем мире.

Заключительной молитвой закончилось вечернее заседание.

Второй день работы конференции начался с молитвы и пения гимна “Не пройди, Иисус, меня Ты”. Затем гость из Соединенных Штатов, пастор церкви в Джексоне, штат Мичиган, Рон Мартон поделился мыслями о служении.

Священное Писание, — сказал он, — говорит о служении очень широко. Приведем несколько примеров из Библии. Евангелие от Луки 10, 38-40 — Марфа приняла Иисуса в свой дом и позаботилась об угощении. В этом же Евангелии, в восьмой главе, говорит, что некоторые женщины, которых Христос исцелил от злых духов, служили Ему именем своим. Когда мы привлекаем людей к труду в церкви, мы должны понимать, что служением в широком смысле слова является все, что способствует благословению и является Христа в этом мире.

Прочитаем из послания Римлянам 16, 1: “Представляю вам Фиву, сестру нашу, диагноноцию церкви Кенрейской: примите ее для Господа, как прилично святым, и помогите ей, в чем она будет
иметь нужду у вас; ибо она была по-
мощницею многим и мне самому". В
стихе третьем этой же главы апостол
Павел упоминает Присциллу и Акилу
как своих сотрудников во Христе
Иисусе. В 18-ой главе Деяний Святых
Апостолов мы читаем, что Присцилла
и ее муж Акила занимались наставни-
чеством Аполлона в истинах христиан-
ской веры. В Деяниях Апостолов 16,
11-15 записана история Лидии, жен-
щины родом из города Фиатир, торг-
овавшей багряницей в Филиппах. Она
поверила во Христа и приводила к Не-
му души, начиная со своих домашних.

В Фил. 4, 2-3 апостол Павел обраща-
ется к двум сестрам: "Умоляю Еводию,
умоля Синтихию мыслить то же о
Господе" и называет их подвижници-
мися "в благовестовении вместе со
мной и с Климентом и прочими со-
трудниками моими, которых имена —
в книге жизни".

Таким образом, апостол Павел под-
нимает роль женщины на более высо-
кую ступень, чем ей отводилась до то-
го.

Затем последовало обсуждение до-
клада Рона Мартойя. В ходе дискуссии
он ответил на ряд вопросов, относи-
щихся к служению сестер.

Посылая текст из 1 Тим. 2, 2: "А
учить жене не позволяю", Р.Мартойя
сказал следующее: когда апостол Па-
вел пишет об этом, он употребляет
gлагол, означающий изложение докт-
рин веры; в греческом оригинале он
употребляется исключительно по от-
ношению к изложению догматов хри-
стианской веры, то есть основополага-
ющих истины Евангелия. Научение
этих истинам апостол Павел не позво-
лял делать женщинам. Что касается
роли женщин в служении, то она не
меньше, чем мужчины, но отлична.
Текст из послания Галатам 3, 28 гово-
рит, что во Христе нет мужского по-
ла, ни женского, показывает, что муж-
чины и женщины равноценны перед
Богом. Но их роли в служении различ-
ны.

В.И. Кадаева представила сообще-
ние о формах служения сестер, кото-
рые сложились в нашем братстве с на-
чала его возникновения, а также о но-
вых видах служения, появившихся в
последнее время.

После пения гимна "В час, когда
труба Господа" сестра Филис Харди
поделилась опытом работы на Тайва-
не. Миссионеры изучали Библию с же-
лающими на дому. Личное общение
очень важно в деле приведения душ коЧрству. Теперь Филис и ее муж нача-
ли изучать Библию с семейными пара-
ми в Новосибирске. Один из посетите-
лей библейских занятий уже стал хри-
стианином. С какой бы группой мы не
занимались — важно молиться. Не бу-
дем забывать молитву в нашем служе-
нии!

Сестра Любовь Николаевна Лобцова
из Бурятии поведала следующее.

Мы с мужем трудимся в Бурятии. Я
выросла среди бурятов. Но знать бу-
рятский народ, жить по соседству, ко-
гда ты неверующий, — одно дело, а вы-
года Господь ждет от тебя любви к ним —
совсем другое.

Мой муж первый пришел к Господу.
Находясь в местах лишения свободы,
он услышал о Христе и засвидетельст-
вовал мне. В моем пути к Господу ва-
жен был пример моего мужа. Господь
побуждал его ехать миссионером в Бу-
рятию. Но я встала на его пути и по-
ставила ему условие: или я или Бог.
Он сказал: Бог! Его ответ перевернул
все в моем сердце. Господь продолжил
надо мной работать. И вот, однажды,
когда муж ушел за детьми, у меня появ-
илось желание помолиться Господу.
Когда он вернулся, я сказала ему:"Саша! Я помолилась Богу". Теперь у
нас трое детей; и мы ждем четвертого.
Господь дает нам такой подарок!
Эта конференция мне очень многое дала. Господь ясно открыл, что я являюсь помощницей мужа.

Два года богослужебные собрания проходили в нашем доме, но покаяний среди бурятов не было. В то время у нас была брошюра на бурятском языке: “Куда идешь?” и фильм “Иисус”. Мы думали, как лучше достичь бурятского народ Благой вести? Предоставилась возможность начать радиоработу, и это дало большую сдвиг.

Во время богослужения, посвященного освящению молитвенного дома, к Господу обратился один бурят, имеющий два высших образования. В настоящее время у нас двадцать один член церкви. Среди проживающих в нашем районе имеются русские, буряты, татары, китайцы, корейцы.

Слава Господу! Хотя не хватает слушателей, но Дух Святой работает над сердцами людей, и они приходят ко Христу.

Певческая группа из Ангарской церкви под руководством сестры Наташи исполняла несколько гимнов: “У креста”, “Сияй, Иисус, сияй!” и другие.

После этого М.С. Каретникова продолжала тему молитвенного евангелизма. Она отметила, что оккультизм, восточные религии получили в нашей стране широкое распространение. Но мы должны помнить: “Если Бог за нас, кто против нас?” — Рим. 8, 31.

Затем сестры разбились на группы по три и совершили молитву о заявленных личных и церковных нуждах, о деле проповеди Евангелия в нашей стране и во всем мире.

Для продолжения работы среди сестер и подготовки учредительной конференции в этом регионе был образован подготовительный комитет. В него вошли сестры: С.И. Хороших, г. Ангарск, председатель; В.П. Дашкевич, г. Чита; Л.Н. Лобцова, Бурятия; З.Е. Соколова, г. Иркутск; О.П. Михайлова, г. Красноярск; А.В. Волкова, Хакасия.

На закрытии конференции с напутственным словом выступил брат М.С. Толмацев. Он прочитал текст из Евангелия от Луки 2, 36-38: “Тут была также Анна пророчица … которая не отходила от храма, постом и молитвой служа Богу день и ночь. И она в то время подошедши славила Господа и говорила о Нем всем, ожидавшем избавления в Иерусалиме” и сказал: “Каждый верующий играет значительную роль в церкви; от каждого из нас зависит успех дела. И все, что мы ни делаем в церкви и вне ее, должно быть основано на молитве. Молитвенная жизнь — это прочный фундамент жизни христианина. Молите мы должны уделить главное внимание.

Затем мы должны достигать единения и согласия друг с другом. Апостол Иаков говорит: “Плод же правды в мире сеется у тех, которые хранят мир” — Иак. 3, 18. Молитесь, чтобы Господь мог преобразить нас в Свой образ! Будем поститься, чтобы Господь мог устранить препятствия на нашем пути! Без молитвы и поста мы никогда не станем хорошими тружениками для Царствия Божия.

Пусть то, что вы услышали на этой конференции, поможет вам в вашем служении.

Пусть примером вам служит Анна, которая говорила всем о Христе.

Брат М.С. Толмацев совершил благодарственную молитву. В заключение был исполнен гимн “Мы борьей на жизненном пути пойдем!”

Со слезами радости и грусти сестры прощались друг с другом, обменялись адресами и обещали помнить друг друга в молитвах. Воистину, Господь пребывает с нами и одожжил нас благословением и избытком!

Да будет благодарность и слава Ему за это!

В.И.К.
ОТЗЫВЫ О ЖУРНАЛЕ
"БРАТСКИЙ ВЕСТНИК"

Уважаемые братья и сестры в Господе, сотрудники журнала "Братский вестник"!

Мир, милость и благодарность Вам от Бога Отца и Господа нашего Иисуса Христа! Слава и благодарение нашему Господу за Его долготерпение, за великую Его любовь к нам, грешникам, за благие даяния, за заботу. Благодарю Господа за то, что отдал Сына Своего единородного на мучительную смерть за наши грехи.

Благодарю Господа за Его Божественный дар — веру в Него; за то, что омыл меня Своей пресвятой Кровью от многочисленных грехов и приняв в Свою семью!

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу! Сердечно благодарю Вас, трудящиеся журнала, за огромный труд на ниве Божийей. Спасибо Вам, что через журнал несет свят любви Христа и души грешников. Журнал нужный, поучительный.

Выписывали его с 1994 года. Выписывала наугад и очень рада каждому номеру. Как "промокашка", все впитывает услышанное, прочитанное о Господе.

Немного о себе. Мне скоро исполнится тридцать пять лет. Работаю воспитателем в детском саду. К Богу пришла летом 1994 года. Живу в селе.

Село наше находится в десяти километрах от райцентра.

В Ермаковском находится наша церковь, которая состоит из пятнадцати членов. Собираемся по воскресениям, поем, читаем Слово Божие, молимся.

Мы молимся, чтобы в нашем селе началось пребуждение, чтобы у нас была открыта воскресная школа. Люди так же, как когда-то и мы, находятся во тьме.

Желаю Вам многочисленных благословений Божиих и здоровья.

С Богом, дорогие братья и сестры.

Валентина Гордиенко

***

Дорогие братья во Христе!

Во-первых, хочу выразить Вам свою признательность за то, что весь 1994 год я получал Ваш журнал "Братский вестник". Он очень мне помог в моем возрастании духовном — Слава Господу Спасителю нашему Иисусу Христу.

Сейчас здесь образовалась группа из шести человек. Нас объединяет вера в Иисуса Христа как личного Спасителя и в Его Новый Завет — Евангелие. Причем мы все сходимся во мнении, что ближе всех в истине и в Духе идут Завет Господень евangelических христиан-баптисты.

Да хранит Вас Господь и пребудет Его промысел и благодарность Духа Святого в Вашей работе на ниве Господней.

Валерий Колотов
Ярославская область

***

Мир Божий Вам! Приветствует Вас из Украины, из города Донецка брат Василий Починок. Хочу выразить Вам огромную благодарность. Ко мне пришла бандероль, в ней лежал номер 5-6 за 1994 год журнала "Братский вестник". Слава Господу за такой приятный подарок!

Обращаюсь к Вам с молитвенной просьбой, если есть возможность присылать мне в 1995 году "Братский вестник". Вы знаете, не только верующие сестры и братья его читают. С удоволь-
Поздравляю Вас с замечательным юбилеем — 50-летием журнала “Братский вестник”. Получаю журнал несколько лет и каждый новый номер ожидая с нетерпением. А получив откладываю все, чтобы ознакомиться с его содержанием. Много раз перечитываю старые журналы, так как в них так много чудесных статей.

Желаю Вам много радости в Господе, успехов и обильных Божих благословений.

С молитвой о Вас сестра

Любовь Степановна Лабенская

* * *

Дорогие во Христе сотрудники редакции журнала “Братский вестник”!
Приветствуем Вас любовью Господа нашего Иисуса Христа!
Мы благодарны Господу за Вас, трудящихся на ниве Божией, за Ваш чудный журнал “Братский вестник”.
Мы его получаем уже давно. Желаем и в дальнейшем, если возможно, получать этот журнал.
Да благословит Вас и Ваши труды Господь!

Василий Максимов

* * *

МиР Вам!
Приветствую Вас, дорогие в Господе делатели Божьего дела!
В этом году исполняется пятьдесят лет со дня рождения журнала “Братский вестник”. Только Бог по достоинству оценит труд и ту пользу, которую принес людям этот благословенный печатный благовестник. Для меня он служит особым благословением в моем служении Господу. Благодарю Господа за тех тружеников, которые трудились от начала, и тех, которые трудятся теперь. Пусть Господь вдохновит всех...
Вас для дальнейшего благословенного труда, пошлет силы, здоровье, мудрость и радость о пользе дела, делающему во имя Его. Бог Вам в помощь!

***

Листаю пожелтевшие страницы журнала “Братский вестник” за 1945 год. Такой родной и близкий. Мы вместе с ним росли. Я всего лишь на пять лет старше его. В послевоенные годы, будучи еще мальчиком, наблюдал, с какой радостью принимал отец бандроль с журналом “Братский вестник” из рук почтальона. Мой отец И.Т. Малов тогда не служил пресвитера в небольшой церкви села Благодатное на Донбассе. Каждый номер журнала всегда был радостным событием в церкви. После собрания дети Божии не расходились. Рассаживались по местам и в непринужденной обстановке устраивали чтение журнала, а затем долго обсуждали прочитанное. Мы, дети, любили присутствовать на этих беседах. Еще мы любили рассматривать “картинки” в журнале. Интересно было смотреть на молитвенные дома в других местах.

Верующие устанавливали очередь и передавали его из рук в руки для чтения. И возвращался он “домой” поработавший, слава Богу, изрядно изношенным.

Однако по настоящему я полюбил журнал “Братский вестник” намного позже. Сожалею, что поздно. Будучи проповедником, уже в году семьдесят пятым, начал часто обращаться к журналу, находя в нем драгоценные мысли для проповедей. Для меня было важным то, что журнал стоит на твердых догматических основах. Мнения вдохновляли глубокие богословские труды братьев А.В. Карева, И.В. Каргеля, С.П. Фадеяшина, К.В. Сомова, позже — А.И. Мицкевича, В.А. Слободяника, О.А. Тярка, Я.К. Духонченко, я любил читать короткие содержательные статьи А.Е. Клименко, И.С. Гниды, В.Г. Куликова. Буквально “поглощал” всю зарубежную информацию и информацию из мест. Мой духовный кругозор расширялся. Я понял, журнал “Братский вестник” крайне необходим в работе служителя Божияго. У меня зародилась мысль, а затем это стало моей целью — собрать журналы за все годы издания.

Это была трудная задача. Ведь прошло более тридцати лет. Но я верил, что Господь мне в этом поможет. Было затрачено много усилий, времени и средств. В 70-80-e годы, когда мы переживали острый дефицит духовной литературы, отдельные номера журнала приходилось приобретать в обмен на Библию, Новый Завет или Сборник духовных песен. Номера за 1945-1950 годы были редкостью. Но Господь возвратил мое усердие. Более чем десятилетие поиски не были напрасны. В моем собрании есть номера журналов, приобретенные на Украине, в России, Молдове, Эстонии. Не знаю, многие ли обладают таким сокровищем. Но я почитаю себя счастливым и богатым, имею полное собраие журнала “Братский вестник” от первого до последнего номера.

В настоящее время в моем пресвитерском служении, а также в преподавательской работе в Библейской школе журнал оказывает мне неоценимую помощь.

Просматривая с вершины полувекового юбилея глазами читателя пройденный журналом путь, могу с благодарностью сказать: “Благословен ты Божий, наш дорогой печатный друг! Ты прошел большой путь и достойно выдержал испытание временем. Ты вошел в историю нашего братства твердо стоящим на основах христианского фундаментализма как поборник един-
ИЗ ЖИЗНИ ПОМЕСТНЫХ ЦЕРКВЕЙ

Кыргызстан
г. Бишкек

Пресвитер Союза церквей свangelьских христиан-баптистов Кыргызстана А.Я.Барг сообщает, что в этом крае насчитывается двадцать две церкви.

Верующие ревностно свидетельствуют о Христе. И Господь прилагает спасения к церквам. В прошедшем 1994 году через святое водное крещение к церквам присоединилось триста семьдесят шесть душ. Всего численность верующих в республике составляет три тысячи шестьдесят шесть человек.

Дети Божии радостно посещают богослужения, общаются друг с другом и делятся между собой духовной литературой. Они просят братьев и сестер, проживающих в других местах, помнить о них и молиться.

Армения,
г. Ереван

Старший пресвитер церквей ЕХБ по Армении Ю.А.Аванесян свидетельствует, что по милости Господа мы сохранены, защищены и благословлены. Жизненные условия в Армении трудные. Но духовная жизнь и служение во имя Господа процветают. Дети Божии ходят перед Господом, не унывая, а уповая на Его обетования любви и верности.

Молодые служители, посвятившие свою жизнь Господу, в трудных условиях с радостью совершают свое служение, зная, что труд их не тщетен пред Господом. В основном богослужения проводятся в частных домах, в стесненных условиях.

Во всей Армении есть только два церковных помещения. Есть возможность строить молитвенные дома, однако средств на это нет.

Молодые миссионеры по мере воз-
могностей трудятся во славу Господа. Проходят евангелизационные собрания, демонстрируется фильм “Иисус”, распространяется духовная литература.

Церковь Армении в прошедшем году пережила особую радость, которая выражалась в том, что двести двадцать душ заключили завет с Господом через водное крещение. Вместе с тем есть нужды и переживания у детей Божих. Большинство верующих не имеют средств для существования; особенно тяжело одиноким пенсионерам, детям и больным. Но мы не унываем, а уповаем на милость Господа.

Молодые сестры совершают труд с детьми в воскресных школах, которые проходят в основном в “домашних церквях”.

Мы служим Господу и верим, что Он может восполнить все наши нужды по богатству Своему к славе Своей.

Крещение в Тбилисской церкви
Грузия,
г. Тбилиси

"Мир Вам и благодаь нашего Господа Иисуса Христа!

Хочется немного рассказать о жизни нашей русскоязычной общины города Тбилиси.

Трудно описать все трудности, с которыми мы сталкиваемся: нет газа, электроэнергии, воды, работы. Но не об этом хочется рассказать Вам. Все, кто способен работать, уезжают из Грузии. Кажется, что в церкви никого не останется, кроме престарелых сестер. Но приходят все новые и новые люди, принимают Господа в сердце, становятся членами церкви и занимают места уехавших. Сегодня наша церковь обновилась на восемьдцать пять процентов, но численность ее остается постоянной. И труд во славу Иисуса не прекращается.

Нет транспорта, стоит метро. Не беда. Сестры открыли двери своих квартир. Образовалось более двадцати групп в разных районах города, в которых изучают Слово Божие, общаются, приглашают незнающих Господа, молятся.

На квартирах трех наших сестер в разных концах города открыты детские библейские классы.

Сестры милосердия ухаживают за одинокими инвалидами.

Храни Вас Господь! Молитесь о нас!"

Сестра Костина Нина Федоровна
ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ,
ЧИТАТЕЛИ ЖУРНАЛА “БРАТСКИЙ ВЕСТНИК”!

Напоминаем Вам, что открыта свободная подписка на 1996 год. Стоимость годовой подписки 15000 рублей.
Средства направляйте на р/с Федерации Союзов ЕХБ 701103 в Акционерном банке “Лефортовский” г. Москвы корр.сч. 437161900 МФО 44583437; валютный счет: Нефтехимбанк, текущий счет 708716 с пометкой “Подписка на журнал “Братский вестник”.
Заявки и квитанции об уплате присылайте в адрес редакции журнала.

ПОДПИСКА НА 1996 ГОД

БРАТСКИЙ ВЕСТНИК

Кол-во экз.

Переведено руб.

Почтовый индекс и адрес получателя:

<table>
<thead>
<tr>
<th>Почтовый инд.</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>Ресуболиция</td>
</tr>
<tr>
<td>Обл.</td>
</tr>
<tr>
<td>Район</td>
</tr>
<tr>
<td>Город/село</td>
</tr>
<tr>
<td>Улица</td>
</tr>
<tr>
<td>Дом</td>
</tr>
<tr>
<td>Ф.И.О. подписчика</td>
</tr>
</tbody>
</table>

Пришлите, пожалуйста, этот подписной талон в редакцию и вложите в конверт квитанцию об оплате.